

## بسراته الجمالح

## معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت واف كام پردستياب تمام اليكرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ،پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

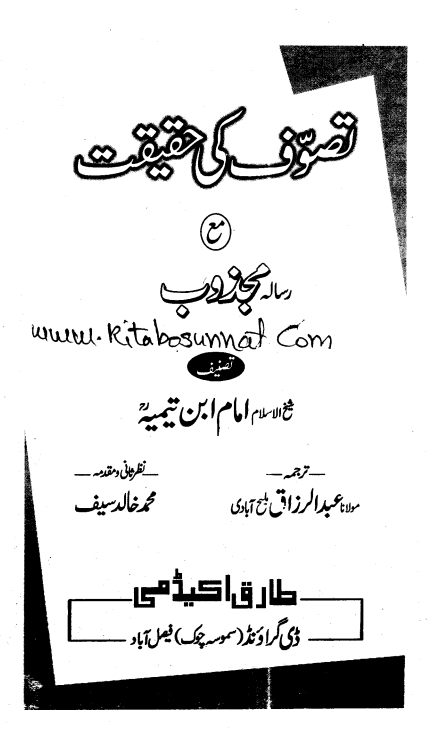
## ☆ تنبيه ☆

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



انسانی مرابی کاسب سے براسرچشمه آباؤاجدادی اندهی تقلید (ابوالكلام آزادٌ) جمله حقوق محفوظ ہیں --- تصوّف کی حقیقت مجذوب • كتاب... ----- شيخ الاسلام امام ابن تيمية ● اہتمام \_\_\_\_\_محررورطارق ● اشاعت \_\_\_\_ اگست 2002ء بختلفان ۱۳۲۳ اھ • طباعت \_\_\_\_\_ أحد برغنگ بريس، لا مور غزنى سريث اردوبا زارلا مور ببلشرزاجة فأسترى بيوثرز ن **7120054** ييس **7320**703

رياض.... هيوسثن \_\_\_لاهور

و فهرست

| 60           | قطب،ابدال، شِيْ طريقت دغيره    | 4         | تصوف كاراسته                    |
|--------------|--------------------------------|-----------|---------------------------------|
| 65           | كياولى احيا تك عائب موجات مين؟ | 5         | ولى الله كى يېچإن اورمقام       |
| 65           | خاتم اولياء                    | 7         | مقدمه (محمه فالدسيف)            |
| 66           | قلندری،صوفیاء کی ایک قتم       | 14        | سوال                            |
| <b>69</b>    | نذر نیاز اورمنت ماننا          | 22 9      | كيااصحابِ صفه بهيك ما تكت تص    |
| 75           | ناچنا گانا، حال کھیلنا         |           | كيااصحاب ِصفه نے مسلمانوں       |
| 80           | مشهور مزارات اورخا نگامیں      | 27        | ہےجنگ کی؟                       |
| 85           | ﴿ مجذوب                        |           | كيااصحاب صفةتمام صحابه كرام     |
| 89           | الله کی نظر میں محبوب ترین عمل | 39        | سے افضل تھے؟                    |
| 4            | بحالت ایمان مجنون ہوجانے وال   | 41        | كيااصحابِ صفه كوحال آتاتها؟     |
| 96           | <i>ڪ</i> اعمال                 | ئ 43      | اصحابِ صفداورآيت إصبيرُ مَفْسَا |
| 98           | ايك جهالت                      | ئ 44<br>غ | ولیوں کے بارے میں جھوٹی حدیر    |
| 100          | خرقِ عادت كاظهور               | 45        | اولیاءاللہ کون لوگ ہیں؟         |
| 104          | اہلِ بدعت وصلالت               | 53        | فقراء                           |
| 109          | کتاب دسنت سے اعراض کا نتیجہ    | 55        | اولياء كالقاب                   |
| <del>(</del> |                                |           |                                 |



محال است سعدی که راهِ صفا توال رفت جز دریے مصطفیٰ

﴿ اے سعدی! محال ہے کہ کوئی شخص اتباع رسول ﷺ کے بغیر (اور کسی ذریعے سے) تصوف کا راستہ طے کر سکے ﴾

# ولى الله كى يبجيان اور مقام

ولایت کی دلیل فقط ایک ہے اور وہ محمد ﷺ کی غلامی ہے۔ جو جتنا ان کے قریب ہواوہ اتنا ہی مقرب ہوادہ اتنا ہی مقرب بارگا والٰہی ہوا۔ بارگا والٰہی ہوا۔

قُلُ إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُّوُنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّه وَيَغُفِرُ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللَّه وَيَغُفِرُ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (آلِ عمران:٣١)

''آپ کہدد بیجئے اگرتم اللہ ہے محبت رکھتے ہو۔اگرتم اس کی ولایت کا دم بھرتے ہوتو میری پیروی کرو، اللہ تعالیٰ تمہیں مقام محبوبیت پرسر فراز کرے گا اور اللہ بڑا بخشے والا اور کرم کرنے والا ہے۔پس یا در کھئے!

کشف ولایت کی کسونی نہیں۔

خرقِ عادتِ بات كاظهورولايت كى دليل نهيں۔

تصرف وتسخير ولايت كى دليل نہيں۔

حتیٰ کہ دعاء کی قبولیت بھی ولایت کی دلیل نہیں ۔

اس بات کو یلے باندھ لوکہ ولایت اور قریب اللی کے تمام درجات اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت ہی سے حاصل ہوتے ہیں۔

وَمَنُ يُّطِعِ اللَّهِ وَالرَّسُولَ فَأُوْلِئِكَ مَعَ الَّذِيُنَ اَنُعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّهِ وَالصَّالِحِيُنَ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيِيُنَ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّالِحِيُنَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّالِحِيُنَ وَحَسُنَ أُولِئِكَ رَفِيُقاً (النسأ:٦٩)

جولوگ اللہ اوراس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرتے ہیں یہی لوگ ہیں جن پراللہ کی نوازشیں ہیں۔ یہی لوگ ہیں جنہیں انبیاء کی معیت نصیب ہوتی ہے۔

ان کی شان میں ادنیٰ سی گستاخی بھی موجب حرماں ہے،سدّ ہُ مجاری فیض ہے اور بیہ بات اس حدیث قدس کی روشنی میں کررہا ہوں جو سیح بخاری میں حضرت ابو ہر رہ ہ ﷺ سے مردی ہے۔

وَمَنُ عَادیٰ لی و لیّاً فقد آذنتهٔ بالحرب-جومرےکی دوست سے دشمی کرتاہے، میں اس کے ساتھ جنگ کا اعلان کرتا ہوں۔

سيدابو بمرغزنوگ وائس چانسلر، بهاو لپوريو نيورشي

. Ktobosunnal. Com



## ِيسَمِ اللهِ الْرَوْنَ الرَّحِيمَ مقدمه

اسلام ایک کممل دین اور جامع ضابطه کیات ہے جوعقا کد، عبادات ، معاملات، اخلاقیات، معاشیات، سیاسیات اور دنیا و آخرت سے متعلق ایک ایک گوشہ کے بارے میں رہنمائی کا کممل نور فراہم کرتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اَلْيَوْمَ اَكُمَلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ وَاَتُمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلَامَ دِينَا السَائِدة: ٣)

(آج ہم نے تہارے لئے تہارادین کامل کر دیا اور اپن نعت تم پر پوری کردی اور تہارے لئے اسلام کودین پسند کیا)

الله تعالی کاس امت پرسب سے بری نعت بیہ کاس نے اس کے دین کو ممل کر دیا کہ اب نہ کی وین کی ضرورت ہے اور نہ امام کا کتات، فحر موجودات حفرت محمد رسول الله بھی کی ذات کرای کے سوا اور کی نبی کی ضرورت ہے، یہی وجہ ہے کہ الله تعالی نے آپ بھی کو خاتم الا نبیاء والمرسلین بنا کر قیامت تک آنے والے تمام انسانوں اور جنوں کی ہدایت کے لئے مبعوث فر مایا ہے۔ طال صرف وہ ہے جے آپ بھی نے طال قرار دیا حرام صرف وہ ہے جے آپ بھی نے حرام قرار دیا اور دین صرف وہ ہے جے آپ بھی نے حرام قرار دیا اور دین صرف وہ ہے جے آپ بھی نے جو بھی ارشا وفر مایا وہ حق وصدات پر منی ہے۔ جیسا اپنی امت تک پینچایا اور آپ بھی نے جو بھی ارشا وفر مایا وہ حق وصدات پر منی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فر مایا ہے:

وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدُقًا وَّعَدُلًا ﴿ (الانعام: ١١٥) (اورتمہارے پروردگار کی ہاتیں سچائی اور انصاف میں پوری ہیں ) یعنی دین میں بیان کی گئ اخبار بنی برصدافت ہیں اور اوامرونو اہی بنی برعدل و انصاف ہیں۔ لہٰذاتم اس دنیا پرخوش ہو جاؤ اور اپنی خوبی قسمت پرناز کروکہ اللہ تعالیٰ نے متہیں اس کمل دین سے سرفراز فرمایا ہے جواس کی نگاہ میں سنب سے زیادہ پہندیدہ ہے ، حضور سرور کا کات الله و نیا میں ایک جامع دین وشریعت کے ساتھ تشریف لائے۔الله علام الغیوب کے علم میں تھا کہ کچھ لوگ ایے بھی پیدا ہوجا کیں گے جو یہ کہیں گے کہ آپ الله نے جو شریعت پیش فرمائی ہے وہ تو بلا شبہ کافی ہے لیکن طریقت یعنی تزکیه نفس اور طہارتِ قلب کے لئے جمیں کچھ اور باتوں کی بھی ضرورت ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے آپ الله تعالیٰ نے آپ الله تعالیٰ نے آپ الله تعالیٰ نے آپ الله الله بعث کے بنیادی مقاصد میں تزکیه نفش وطہارتِ قلب کا بھی بطورِ خاص ذکر فرمایا۔مثلاً الله تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ ابراہیم النظیمان نے تعمیر بیت اللہ کے وقت آپ الله کی بعث کے لئے یہ دعاء فرمائی تھی۔

رَبَّنَا وَابُعَتُ فِيهِمُ رَسُولًا مِّنَهُمُ يَتُلُواْ عَلَيْهِمُ الْيَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتُلَ وَالْعَلَمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحَكِيمُ الْمَعِلَمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحَكِيمُ ٥ (البقرة:١٢٩) (الحرد گاران (لوگوں) میں انہیں میں سے ایک پیٹی مرمبعوث کیجئے، جوان کو تیری آ بیتی پڑھ پڑھ کرسنایا کرے اور کتاب اور دانائی سکھایا کرے اور ان (کے دلوں) کو پاک صاف کردے بے دانائی سکھایا کرے اور ان حکمت ہے)

''جس طرح (منجملہ اور نعمتوں کے )ہم نے تم میں تہہیں میں سے
ایک رسول بھیج ہیں۔ جو تہہیں ہماری آبیتی پڑھ پڑھ کر سناتے
اور تہہیں پاک بناتے اور کتاب (یعنی قرآن) اور دانائی سکھاتے
ہیں اور ایسی باتیں بتاتے ہیں جوتم پہلے ہیں جانتے تھے''
ای طرح سورہ آل عمران کی آبت ۱۲ اور سورۃ الجمعة کی آبت المیں بھی آنخضرت علیہ کی

بعثت کے مقاصد میں تلاوت آیات اور تعلیم کتاب و حکمت کے ساتھ ساتھ ترکیة کا بھی بطور خاص ذکر کیا گیا ہے۔ تزکیة کے لغوی معنی توکسی چیز کوصاف ستھرا بنانے اور پروان چڑھانے کے ہیں مگر اصطلاحِ شریعت میں اس کامفہوم نفس کو غلط ربھانات ومیلانات اور خواہشات سے موڑ کرنیکی اور تقوی کے راستے پرلگانے اور اسے درجہ کمال تک پہنچانے کے ہیں کیکن یا در ہے نفس کے تزکیہ اور قلب کی طہارت کا سامان صرف اور صرف کتاب وسنت کی پیروی ہی سے میسر آ سکتا ہے۔ ہروہ راستہ جو کتاب دسنت کے صراط متنقیم کوچھوڑ کر اختیار کیا جائے وہ گراہی اور ضلالت ہی کی طرف جائے گا خواہ اسے کیسے ہی خوشما ناموں سے کول ندموسوم کیا گیا ہو بات کی وضاحت کے لئے یہاں ہم اس مدیث شریف کی طرف اپنے قارئین کرام کی توجہ مبذول کرائیں گے جوحفرت انس ﷺ سے مروی ہے کہ ایک بارتین آ دی حضور اقدس علیه الصلوة والسلام کی از واج مطبرات کے گھر آئے اور انہوں نے ان سے آپ ایک عبادت کے بارے میں بوچھا۔ جب انہیں آپ ایک عبادت کی تفصیل بتادی گی توانہوں نے اسے بہت کم سمجھااور کہا کہ ہمیں نبی اکرم ﷺ سے کیانسبت، عبادت کرنے کی ضرورت ہے) ان میں سے ایک کہنے لگا کہ میں تو ہمیشہ ساری ساری رات نماز پڑھا کرول گا، دوسرے نے کہا کہ میں ساری زندگی روز سے رکھتا رہوں گا اور بھی روزے کا ناغذ ہیں کروں گا اور تیسر نے کہا کہ میں عورتوں سے کنارہ کش رہوں گا اور بھی نكاح نبيل كرول گا۔حضور سرور كائنات ﷺ وجب ان لوگوں كى باتيس معلوم ہوئيں تو آپ ان کے پاس تشریف لائے اور ان سے پوچھا کہتم نے یہ باتیں کی ہیں، انہوں نے ان باتول كالقرار كياتوآپ الله في ان سے فرمايا خبر دارالله كي تم إيس تم ميں سب سے زياده الله سے ڈرنے والا اور اس كا خوف دل ميں سب سے زيادہ ركھنے والا ہوں، كيكن ميں روزے رکھتا ہوں اور چھوڑ بھی دیتا ہوں (رات کو) نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں اورعورتوں سے شادی بھی کرتا ہوں (یہ ہے میری سنت) اور جس نے میری سنت سے اعراض کیا وہ مجھ سے نہیں (یعنی مجھ سے اس کا کوئی تعلق نہیں ) ہے (صحح بخاری، کتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح محيم ملم، كتاب النكاح، باب النكاح لمن تأقت نفسه اليه) فور فرمائے کہ بیسارے کام لیعنی ساری ساری رات کا قیام ،ساری زندگی روز بے مور فرمائے کہ بیسارے کام لیعنی ساری ساری رات کا قیام ،ساری زندگی روز بے رکھنا اور تج داختیار کر کے ساری زندگی عبادت وریاضت کے لئے وقف کرنا بظاہر کئے اجھے کام تھے، لیکن بیر حضورا قدس علیہ الصلو ۃ والسلام کے طریقے اور سنت کے خلاف تھے اس لئے آپ بھی نے ایسے کام کرنے اور عبادت وریاضت کے ایسے طریقے اختیار کرنے والوں سے التعلقی کا اظہار فرمایا۔وہ تصوف، وہ طریقت اور وہ سلوک انسان کونہ مزل مراد تک پہنچا سکتا ہے اور نہ دنیاو آخرت کی کامیا لی وکام رانی سے جمکنار کرسکتا ہے جو

حضور سرورکا نتات و کی سیرت وسنت اور آپ کی کے طریقہ کے خلاف ہو۔

تصوف کے یوں تو بہت سے سلسلے ہیں لیکن برصغیر پاک و ہند ہیں ان ہیں سے چار

سلسلوں لینی چشتیہ سہرور دیے، نقشبند بیہ اور قادر بیکا بہت چرچا ہے۔ گرسوال بیہ ہے کہ

قرونِ اولی کے وہ مسلمان جو ایمان ، عمل صالح ، تزکیۂ نفس اور طہارتِ قلب کے اعتبار

سے بعد ہیں آنے والے لوگوں سے بدر جہا آگے تھان کے بارے میں کیا خیال ہے؟

کیا ان میں کوئی کی تھی؟ کیا ان کے ایمان میں کوئی نقص تھا؟ کیا نیکی وتقوی میں وہ کی

سے کم تھے؟ وہ سابقون اولون تو ان میں سے کس سلسلہ کے ساتھ مسلک نہ تھا اس لئے کہ

یہ سلسلے تو صدیوں بعد کی پیداوار ہیں سلسلہ چشتیہ کے بانی خواجہ احمد ابدال کا تعلق چوتی

مدی ، جری سے ہے ، ان کی وفات ۱۹۵۵ ہے ۱۳۵۸ ہیں ہے اور بعض کے نزد یک اس

سلسلہ کے بانی خواجہ ابواسحاق شامی ہیں ، ان کی وفات ۱۹۲۰ ہیں ہے یادر ہے

اس سلسلہ کو برصغیر پاک و ہند میں خواجہ معین الدین چشتی نے جاری کیا تھا۔خواجہ صاحب

اس سلسلہ کو برصغیر پاک و ہند میں خواجہ معین الدین چشتی نے جاری کیا تھا۔خواجہ صاحب

سلسله سروردیہ کے بانی اگر چہشخ ابوالنجیب سروردی تھے، لیکن اس سلسلہ کوفردغ شخ شہاب الدین سروردی کی وجہ ہے ہوا۔ جن کا سال وفات ۱۲۳۲ء/ ۲۳۲ ھے۔سلسلہ قادر پیشخ عبدالقادر جیلانی (م۔۱۲۲۱ء) کی طرف منسوب ہے، برصغیر میں پیسلسلہ آپ کے فرزند شخ عیسیٰ کی وجہ ہے داخل ہوالیکن اس سلسلہ کوفروغ دینے والے شخ محمد حسین گیلانی تھے۔ جو ۱۲۸۸ء میں فوت ہوئے۔

سلسله فتشبنديد كے بانی خوجه محريسوي (١١٢١ ١١٢٨ه) بي ليكن اسے فروغ دينے

والفخواجه بهاؤالدين نقشبندين، جو١٣٨٨ء/١٩٢ هيساس دنياسي رخصت موت\_ اس تفصیل کے بیان کرنے سے مقصود سے کہ باطنی وروحانی کمالات اور نیکی وتقویٰ کے اعتبار سے بلند درجات کا حصول تصوف کے ان معروف سلسلوں کے ساتھ وابستگی کا مختاج نہیں ہے۔ کیونکہ ان جاروں سلسلوں میں سے قدیم ترین چشتی سلسلہ ہے اور اس سلسلہ کے بانی کاتعلق چوتھی صدی جری ہے ہے، دیگر سلسلے اس کے بعد پیدا ہوئے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ ابتدائی چارصدیوں کے مسلمان جو اِن سلسلوں کے معرض وجود میں آنے سے پہلے تھے کیا ان کے ہاں باطنی وروحانی کمالات کے اعتبار سے کوئی فرق تھا؟ اس کا جواب یقیناً نفی میں ہے بلکہ وہ لوگ یقیناً نیکی وتقویٰ کے درجات اور باطنی وروحانی کمالات میں سب سے آ گے تھے،جن کاعمل کتاب دسنت کے مطابق تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ہر دور کے الل الله اورعلاء ربانی كتاب وسنت كی اتباع برزور دیتے آئے بیں اور وہ تصوف وطریقت کے ان تمام سلسلوں کی فعی کرتے آئے ہیں، جو کماب وسنت کے خلاف تصحان اہل اللہ اور علماءربانی میں ایک بهت ہی سربرآ وردہ شخصیت مشہور محدث ومفسر، فقهید مجتهداورآ مھویں صدى ججرى كے مجدد، فينخ الاسلام عافظ ابن تيمية بيں جوخلاف كتاب وسنت افكار ونظريات کی تردید کے لئے شمشیر براں تھے۔انہوں نے جس طرح دیگر شعبوں سے متعلق ان افکارو آراء کی تر دید کی جو کتاب وسنت کے خلاف تھے ای طرح انہوں نے ان افکار ونظریات پر بھی شدید تقید کی جوتصوف کے نام سے مسلمانوں میں رواج یا گئے تھے اور حقیقت میں اسلامی تعلیمات کے صریحاً خلاف تھے۔مثلاً اسلام کی سب سے پہلی بنیادتو حید ہے، توحید یہ ہے کہ''الہ'' صرف اللہ تعالیٰ ہی کو مانا جائے ، جوان تمام صفاتِ کمال سے متصف اور عيوب ونقائص سے ياك ہے، جن كى تعليم خوداللد ذوالجلال والاكرام نے اپنے نبيوں كے ذر بعدے کے بےلیکن صوفیا کرام کا تصورتو حیداس کے بالکل خلاف ہے، جس کی تعلیم اسلام نے دی ہے، بلکہ ہر ہر پیغمبر نے جس کی تعلیم اپنے اپنے وقت میں دی تھی اور حضور اکرم ﷺ نے اس کی ممل وضاحت فرمادی اور جوصاف صاف قرآن وحدیث سے سمجھ میں آتی ہے لیکن اس کے برعس صوفیا کے سرخیل شخ ابن عربی کا مسلک سہے: ''وجودایک بی ہے مخلوق کا وجود خالق کا وجود ہے''



خالق بی مخلوق ہے اور مخلوق بی خالق ہے، وجود میں رب وعبد کی کوئی تفریق نہیں وہاں نہ کوئی خالق ہے نہ مخلوق بنہ کوئی والی نہ کوئی مجیب، وجود کا جب ایمان پر فیضان ہوا اور اس نے ان کے اندر ظہور کیا تو ایمان کی حیثیت سے اس میں تنوع اور تفریق پیدا ہوئی جیسے کہ روشی مختلف الالوان شیشوں میں مختلف رگوں میں ظاہر ہوتی ہے کہ کو جہ ہے کہ کو سالہ پرستوں نے در حقیقت اللہ بی کی پرستش کی تھی۔ موئی الطبی بن فرعون کو جوٹو کا تھا تو اس بات پر کہ انہوں نے گوسالہ پرتی کی مخالفت کیوں کی سسفر عون اپنے اس دعوی میں برحق تھا کہ '' آنسار بنگ کم الانحلی'' بلکہ وہ میں جق تھا۔ شخ ابن عربی اور اس کی کتاب '' فصوص الحکم'' میں موجود ہیں، شخ الاسلام ابن تیمیہ نے ابن عربی اور اس کے ہم نواصوفیاء پرشد ید نقید کی ہے۔ کوئکہ یہ لوگ نہ صرف شریعت بلکہ تقل اور اخلاق کی تمام حدود کوئی پھلا نگ گئے تھے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ گلے ہیں:

اس سلسلہ میں ایک جماعت بہت زیادہ گمراہ ہوئی، ان میں سے ابن سبعین ، صدرالدین قونوی (تلمیذابن عربی) بلیانی اورتلمسانی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ان میں تلمسانی سب سے بوھا ہواتھا، وہ شراب پیتاتھا اور محر مات کا ارتکاب کرتاتھا اور کہتاتھا کہ جب وجودایک ہے قوطال وحرام کی تفریق کیسی؟

جھے سے ایک معتر آ دی نے بیان کیا کہ وہ تلمسانی ہے '' فصوص الحکم'' کا درس لیتے تھے اور
اس کو اولیا ء اللہ اور عارفین کا کلام بجھتے تھے۔ جب انہوں نے نصوص کو پڑھا اور دیکھا کہ اس کے
مضامین تو قر آ ن مجید کے صریح خلاف ہیں تو انہوں نے تلمسانی سے کہا کہ قر آن تو سارا شرک
سے بھرا ہوا ہے اس لئے کہ وہ رب اور عبد میں فرق کرتا ہے تو حید تو ہمارے کلام میں ہے ، اس کا
سے بھی مقولہ ہے کہ کشف کے ذریعہ وہ ثابت ہوا ہے جو صریح عقل کے خلاف ہے۔
سیمی مقولہ ہے کہ کشف کے ذریعہ وہ ثابت ہوا ہے جو صریح عقل کے خلاف ہے۔

آیک شخص نے جوتلمسانی اوراس کے ہم خیال لوگوں کے ساتھ تھا، مجھے خود سنایا کہ ہمارا گزرایک مردہ کتے کے پاس سے ہوا جس کو خارش تھی، تلمسانی کے ایک رفیق نے کہا کہ یہ بھی ذات خداوندی ہے؟ اس نے جواب دیا کہ کیا کوئی چیز اس کی ذات سے خارج ہے؟ ہاں سب کے سب اس کی ذات کے اندر ہیں (الفرق بین الحق والباطل ص: ۱۳۵) ہے؟ ہاں سب کے سب اس کی ذات کے اندر ہیں (الفرق بین الحق والباطل ص: ۱۳۵) اس طرح شخ الاسلام ابن تیمیہ نے وحدت الوجود کے قائل ان صوفیا کی تردید کرتے



بعض لوگوں سے کہا گیا کہ جب وجودایک ہے تو بیوی کیوں حلال اور ماں کیوں حرام ہے؟ اس نے جواب دیا کہ ہمار سے نز دیک سب ایک ہیں لیکن ان مَسْحُبُو بین (تو حید حقیق سے نا آشنالوگوں) نے کہا کہ ماں حرام ہے، ہم نے بھی کہا کہ ہاں تم لوگوں پرحرام ہے'' (امر دالاقوم علی نصوص الحکم ۲۲۰)

بہر حال یہ ایک دلچیپ اور تفصیل طلب موضوع ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ یے نصوفیا کے اس قبیل کے افکار ونظریات کونہایت شدت کے ساتھ ہدف تنقید تھہرایا ہے، اس طرح نبوت ورسالت ، شریعت اور قیامت سے متعلق صوفیاء کے نظریات کو بھی انہوں نے اپنی بہت کی کتابوں میں خلاف قرآن وسنت قرار دیا ہے۔

صوفیاء کای قتم کے افکار ونظریات پر تقید ہے متعلق ان کی بعض تحریوں کو دعیۃ التصوف 'نامی اس کتاب میں یکجا کیا گیا تھا ، مولا ناعبدالرزاق ہے آبادیؒ نے اس کااردوزبان میں ترجمہ کردیا تھا قار کین کرام کی مہولت کے لئے مولا ناطبح آبادیؒ کے اسی الاردوزبان میں ترجمہ کردیا تھا قار کین کرام کی مہولت کے لئے مولا ناطبح آبادیؒ کے اسی الاتر جمہ کی اصل کے ساتھ تقابل کے بعداصلات کرے' طارق الحیات ہے 'زیوطع سے آراستہ کرنے کی سعادت حاصل کررہی ہے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ ہلا شبہ آٹھویں صدی ہجری کے مجدد و جمجم در آن و سنت کے باک ترجمان اور ہمہ گیر صفاح اور داعی تھے، ضرورت اس امری ہے کہ آپ کتجدیدی واصلاح کام سے استفادہ کے لئے آپ کی بلند پایہ کتب کواردو کے قالب میں کے تجدیدی واصلاح کام سے استفادہ کے لئے آپ کی بلند پایہ کتب کواردو کے قالب میں پیش کیا جائے ۔ طارق الحیات اس کے لئے مقدور کھرکوشش کر کے اپنے قارکین کرام کے لئے اس عظیم المرتبت عبقری شخصیت کے افکار سے استفادہ کے مواقع فراہم کرتی رہے گی۔ (انشاء اللہ)

وَمَا تَوُفِيُقِي إِلَّا بِاللَّهِ!

محمد خالدسیف (نگراہ) **طابق احیاتھے** فیمل آباد

5 جولا ئى 2002ء





اس مسئلہ میں علمائے دین کیا فرماتے ہیں کہ اصحابِ صفہ کی تعداد کتنی تھی؟ مکہ میں تھے یامدینہ میں؟ کس مقام پر رہتے تھے؟ سب بمیشہ اپنی جگہ پر ہی رہتے تھے اور بجز حوائح ضروریہ کے کسی اور کام کے لیے نہ نگلتے تھے یا ان میں سے بعض صفہ میں بیٹھتے تھے اور بعض تلاش معاش میں نکلا کرتے تھے؟ ان کی گزربسر کیسے ہوتی تھی، آیا محنت مشقت کرتے تھے یا جھولی پھیلا کر بھیک مانگتے پھرتے تھے؟

اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو کہتا ہے کہ اصحاب صفہ نے مشرکین کی طرف سے مونین سے جنگ کی؟ اور سے کہ وہ ابو بکر، ٹمر، عثمان ، بلی، بقیہ عشرہ مبشرہ اور جملہ صحابہ (رضوان اللہ علیہم اجمعین) سے افضل ہیں؟ کیا اس زمانہ میں لوگ اصحاب صفہ نے بھی دف یا دیگر آلات موسیقی پر اصحاب صفہ نے بھی دف یا دیگر آلات موسیقی پر وجد کیا؟ کیاان کا کوئی خاص حادی (گوتیا یا قوال) تھا جس کی آواز پروہ تالیاں بجا بجا کرحرکت کرتے اور نا چتے تھے۔

اس آیت کے بارے میں کیارائے ہے:

﴿ وَاصْبِرُ نَـ فُسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْعَدُوةِ وَالْعَشِيّ يُرِيُدُونَ وَجُهَهُ ﴾ (الكهف: ٢٨) ان لوگول كيماته برابر رموجوج شام اپني رب كو پكارت اوراس كی مرضى جائيت بين -

آیا آیت عام ہے یا صرف اصحابِ صفہ رہی کے حق میں نازل ہوئی ہے؟



کیار مدیث می جوعوام کی زبانوں پر ہے کہ:

مَا مِنُ جَمَاعَةٍ يَجْتَمِعُون إلاَّ وَفِيهِمُ وَلِيُّ لِلَّهِ لاَ النَّاسَ يَعُرِفُهُ وَلَا النَّاسَ يَعُرِفُهُ وَلاَ النَّاسَ يَعُرِفُهُ وَلاَ الْوَلِيِّ يَعُرِفُهُ وَلِيٍّ \_

کیا اولیاء الله کی حالت اہل علم سے پوشیدہ رہتی ہے؟ ولی کی وجہ تسمیہ کیاہے؟

ان فقراء سے کون لوگ مراد ہیں جواغنیاء سے پہلے جنت میں داخل ہوں گےاوروہ فقراء کون ہیں جن سے سلوک طے کرنے کا اللہ اور رسول نے حکم دیا ہے؟ آیا وہی لوگ ہیں جوفقر و فاقہ میں مبتلا ہیں اوراپنی روزی نہیں رکھتے یا کوئی اور؟

ابدال کے بارے میں جوحدیث مروی ہے کیاوہ سیجے ہے؟ کیاابدال صرف شام میں ہول گے یا ہراس جگہ جہاں کتاب وسنت کے مطابق شعائر اسلام قائم ہوں عام اس سے کہشام ہویا کوئی اور ملک؟

کیامیچے ہے کہ ولی مجلس میں بیٹھے بیٹھےنظروں سے اچا نک غائب اور اپنے جسم کے ساتھ شام وغیر وکسی ملک میں پہنچ جاتا ہے؟

ان اساء والقاب کی بابت علاء کی کیارائے ہے جو نیک اور صالح لوگوں کو دیئے جاتے ہیں مثلاً کہتے ہیں' فلاں''غوث الاغواث'' ہے۔''قطب الاقطاب'' ہے۔''قطب عالم'' ہے۔''قطب کمیر'' ہے۔''خاتم الاولیاء'' ہے۔

نیز اس قلندریہ فرقہ کے متعلق کیا فتویٰ ہے جو داڑھیاں منڈاتا ہے؟
اس کی حقیقت کیا ہے؟ کس گروہ میں شار ہوتا ہے؟ اس کا یہ اعتقاد کیسا ہے کہ رسول اللہ عقبی نے اس کے سرکردہ اور شخ قلندرکوانگور کھلائے اور اس سے مجمی زبان میں گفتگو کی؟ کیا اللہ پرایمان رکھنے والے مسلمان کے لیے جائز ہے کہ بازاروں اور دیہاتوں میں چلاتا پھرے کہ 'کس کے پاس فلاں شخ یا قبر کی نذراور منت ہے؟۔' اس کام میں مددکرنا گناہ ہے یانہیں؟



اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو کہتا ہے کہ''سیدہ نفیسہ' اللہ مرادوں کا دروازہ اور مخلوق و خالق کے مابین واسطہ ہیں' مصر کی نحافظ ہیں؟ اور اس شخص کی بابت کیا رائے ہے جو کہتا ہے کہ مشائخ جب سیٹیاں اور تالیاں سننے کے لیے اٹھتے ہیں تو رجال الغیب (غیب کے آدی) حاضر ہوتے ہیں اور دیواریں شق ہوجاتی ہیں ۔ ملائکہ نازل ہوتے ہیں اور مشائخ کے ساتھ یا خودان پر قص کرتے ہیں اور بعض تو یہاں تک اعتقادر کھتے ہیں کہ خودر سول اللہ بھی تشریف لاتے اور ان کے ناجے میں شریک ہوجاتے ہیں؟ رجال الغیب کے کیا معنی ہیں؟

اوربعض لوگوں کا یہ کہنا کیسا ہے کہ ہم تا تاریوں کے روحانی محافظ ہیں؟ کیا تا تاریوں کے بھی محافظ ہوتے ہیں؟ اگر ہوتے ہیں تو کیاامت مسلمہ کے محافظوں کی طرح کفار کے محافظ بھی باطنی احوال اور قدرت وغلبہ رکھتے ہیں؟

پیمزارات جوامیر الموننین علیؓ بن ابی طا ب اوران سے صاحبز ادے امام حسین ﷺ کی طرف منسوب ہیں حقیقی ہیں یا فرضی؟ حضرت علیؓ کی قبر کہاں ہے؟ **جواب** 

حضرت شخ الاسلام رحمة الله عليه نے جواب ديا۔
اَلْحَمُدُ لِللّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ ۔' صفه' كہ جس كى طرف اصحاب صفه منسوب ہيں ، سجد نبوى كے شائی سرے پرواقع تھا، اس ميں وه غريب مسلمان پناه ليتے سے ، جن كے پاس ندائل وعيال شے اور نه كوئى جائے پناہ تھى ۔ نفسيل يہ ہے كہ جب مدينہ كوئا اور ايمان لاكرمنى ميں بيعت العقبہ كر بھي مدينہ كوئا الله تعالى نے نبی العقبہ كر بھي اور اس طرح مسلمانوں كے ليما يك مضبوط جائے پناه بن گئ تو الله تعالى نے نبی الحقال المومنين كو ، جرت كا تحكم ديا۔ چنانچه كه اور دوسرى جگہوں سے مسلمان جوق در جوق اور مومنين كو ، جرت كا تحكم ديا۔ چنانچه كه اور دوسرى جگہوں سے مسلمان جوق در جوق

<sup>#</sup> الل بيت سے بيں اور معرض مدفون بيں۔

مدینه کی طرف بجرت کرنے گے اور وہاں ان کی ایک بڑی جمعیت فراہم ہوگئی۔اس وقت مدینه میں مومنین سابقین دوسم کے تھے ایک مہاجرین جوایئے مقامات سے بجرت کرکے آئے تھے اور دوسر سے انصار جوخو دمدینه کے اصلی باشند سے بدوی اعراب وغیرہ جن مسلمانوں نے بجرت نہیں کی تھی ان کا تھم دوسرا ہے۔ نیز کچھ مسلمان ایسے تھے جنھیں ان کے کا فرسر داروں نے قید و بند میں ڈال کر ہجرت سے روک دیا تھا اور کچھا ایسے بھی تھے جومغلوب ہوکر طاقت ور کار کے ساتھ رہتے تھے۔ بیتمام قسمیں قرآن میں مذکور ہیں اور ان کا تھم ان کے اشاہ و نظائر میں تا قیامت باقی و نافذ ہے۔ فرآن میں مذکور ہیں اور ان کا تھم ان کے اشاہ و نظائر میں تا قیامت باقی و نافذ ہے۔ فرامان

﴿ إِنَّ الَّـٰذِيْنَ امَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا بِاَمُوَالِهِمْ وِ أَنْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيْـلِ اللهِ وَالَّـذِيْنَ اوَوُا وَّنَصَرُوۤا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ اَوُلِيَآءُ بَعُض \* وَالَّـٰذِيْنَ امَـٰـُوا وَ لَمْ يُهَاجِرُوا مَالَكُمْ مِّنُ وَلاَيَتِهِمُ مِّنُ شَىءَءِ حَتَّى يُهَاجِرُوًا ؟ وَ إِن اسْتَنْصَرُو كُمْ فِي الدِّيْنِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَ بَيْنَهُمْ مِّينَاقٌ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ٥ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ اوْلِيَآءُ بَعْضِ ﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنَّ فِتُنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَ فَسَادٌ كَبِيُرٌ ۚ وَالَّـٰذِيْنَ امَنُوا وَهَاجَرُوا وَ جَاهَـدُوُا فِي سَبِيُـلِ اللهِ وَالَّـذِينَ اوَوَا وَّ نَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤُمِنُونَ حَقًّا ﴿ لَهُمُ مَّغَفِرَةٌ وَّ رِزُقٌ كَرِيْمٌ ﴾ (انفال: ٢٠ تا ٢٠) جولوگ ایمان لائے ، جرت کی ، الله کی راه میں جان و مال سے جہاد کیا اور جنھوں نے پناہ دی اور مدد دی وہ باہم دوست ہیں اور جولوگ ایمان لائے اور ججرت نہ کی تم پر ان کی مدد بالکل نہیں ۔ یہال تک کہ جمرت کریں اورا گروین کے معاملے میں تم سے مدوخواہ ہوں تو تم پرانگی مدو لازم ہے۔ بجزان لوگوں کے مقابلہ میں جن کے اور تمھارے مامین عہد

# - المون المعنية المون المعنية المون المعنية المون المعنية المون المعنية المون المون المون المون المون المون ال

ہے اور جنھوں نے کفر کیا اور باہم دوست ہیں۔ مسلمانو! اگریدکام نہ کرو گئو زمین میں فتنداور بڑا فساد ہر پا ہو جائے گا۔ جولوگ ایمان لائے ، ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں جان و مال سے جہد کیا اور وہ لوگ جنھوں نے پناہ دی اور مدد کی وہی سے مومن ہیں۔ ان کے لیے مغفرت اور باعزت رزق ہے۔

اور بیرآ خری آیت مومنین سابقین کے متعلق ہے، پھران لوگوں کا ذکر ہے جو قیامت تک ان کے پیچھے آنے والے میں فرمایا:

﴿ وَالَّـذِيْنَ الْمَـنُوُا مِنُ الْعَـدُ وَ هَاجَـرُوْا وَ جَاهَدُوا مَعَكُمُ فَاوُلَى بِبَعْضٍ فِى فَاوُلَى بِبَعْضٍ فِى فَاوُلَى بِبَعْضٍ فِى كَابِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

﴿ وَالسَّابِ قُلُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمْ بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْا عَنْهُ. النَّهُ

(التوية: ٠٠١)

مہاجرین و انصار میں سابقون اولون جنھوں نے نیکی کے ساتھ ان کی پیروی کی ۔اللّٰدان ہے راضی ہوااور و ہاس ہے راضی ہوئے۔

#### اورفرمایا:

حانے والا ہے اور فرمایا:

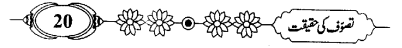
﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَوَفَّهُمُ الْمَلْئِكَةُ ظَالِمِيُ انْفُسهِمُ قَالُوا فِيُمَ كُنْتُمُ \* قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِيُنَ فِي الْاَرْضِ \* قَالُوۤ ا اَلَمُ تَكُنُ اَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيُهَا \* فَأُولَئِكَ مَاوَاهُمْ جَهَنَّمُ \* وَ سَآءَ تُ



مَصِيْرًا ٥ إِلَّا الْمُسْتَضَعْفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَآءِ وَالُولُدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ٥ فَاولَئِكَ عَسَى اللهُ اللهُ عَفُو اللهُ ١ اللهُ عَفُو اللهُ ١ اللهُ عَفُو اللهُ ١ اللهُ عَفُو اللهُ ١ الله ١

ہجرت کرنے والے مسلمان دوقتم کے تھے۔ بعض اہل وعیال کے ساتھ آتے تھے اور بعض تا نکل کھڑے ہوتے تھے۔ انصار انھیں اپنے ہاں مہمان اتاریخ تھے۔ کیوں کہ انھوں نے بیعت اسی بات پر کی تھی کہ مسلمانوں کو پناہ دیں گے اور ہر طرح کی ہمدردی کریں گے۔ بھی ایسا بھی ہوتا کہ مہاجر آتا اور اس کی مہمانی پر باہم انصار میں جھڑ ا ہوجا تا ہر کوئی اسے اپنے ساتھ لے جانا چاہتا۔ آخر قرعہ کے ذریعہ فیصلہ کیاجا تا تھا۔ نبی پھی نے مہاجرین وانصار میں اتحاد وموا خات قائم کردی۔

مہاجرین کی تعداد بندر کے بڑھ رہی تھی ، کیوں کہ اسلام برابر پھیل رہا تھااور مخلوق دین الہی کی حلقہ بگوش ہوتی چلی جاتی تھی۔ نبی چھی کفار سے بھی بذات خود جہاد کرتے اور بھی مسلمانوں کی نوجیں جیجتے تھے۔ اس سے بھی اسلام کو ترقی ہوتی تھی۔ بہت سے اسلام کی بڑھتی ہوئی تھی۔ بہت سے اسلام کی بڑھتی ہوئی قوت سے مرعوب ہو کر ظاہر امسلمان ہوجاتے تھے۔ اس طرح مدینہ میں مہاجرین کی گوت سے مرعوب ہو کر ظاہر امسلمان ہوجاتے تھے۔ اس طرح مدینہ میں مہاجرین کی کثرت ہو جاتی تھی جن میں امیر ، غریب ، صاحب عیال اور بے عیال جی قتم کے لوگ ہوتے تھے۔



اس صورت حال کا نتیجہ تھا کہ بعض کور ہے کے لیے کوئی جگہ نہ ملتی تھی اور وہ مجبوراً اس صفہ میں پناہ لیتے تھے جو مسجد میں واقع تھا۔ تمام اہل صفہ ہمیشہ اکٹھانہیں رہتے تھے۔ بعض شادی ہیاہ کر کے الگ ہو جاتے اور گھر آباد کر لیتے تھے اور بعض زمانہ کی مساعدت کا بدستورا تظار کیا کرتے تھے۔ تمام اہلِ صفہ بیک وقت نہیں آئے تھے 'بنار تج آئے تھے اور وقنا فوقنا کم زیادہ ہوتے رہتے تھے۔ چنانچہ بھی دس یا آئ سے بھی کم ہوتے اور بھی ہیں تمیں ، جیالیس ، ساٹھ ستر تک پہنی جاتے۔

اصحاب صفہ (یعنی جنھوں نے مختلف زمانوں میں صفہ میں پناہ لی) کی مجموع تعداد کے بارے میں اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں، چارسو تھے ادر بعض اس سے کم بتاتے ہیں۔ شخ ابوعبدالرحمٰن ملمی (متوفی ۱۳۲۲ھ نے اپنی کتاب 'اہل صفہ' میں ان کے اساء و حالات جمع کیے ہیں۔ شخ کونستا کوصوفیہ کے حالات ، ان کے معتمد علیہ روایات اور ان کے ماتو راقوال جمع کرنے کا بہت شون تھا۔ چنانچے انھوں نے بررگان سلف خصوصاً ان تمام لوگوں کے حالات جمع کرد ہے ہیں جن کے متعلق انھیں معلوم ہوا کہ اس کے متعلق انھیں معلوم ہوا کہ اس کے انھوں نے ایک نہایت عمدہ کتاب کسی ہے جس میں کم شخ ہیں۔ وہ خود بھی ایک دین دار اور صالح آ دی تھے۔ انھوں نے جس میں جو آ خارروایت کیے ہیں ان میں بڑا حصر سے جے لیکن بھی ضعیف بلکہ موضوع آ خارو جو آ خارروایت کے ہیں ان میں بڑا حصر سے جو کے کہ وہ غلط ہیں روایت کرجاتے ہیں۔ بعض حفاظ حدیث احادیث میں علام علی کلام اس کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اس سب سے پہنی " جب ان سے روایت نے ان کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اس سب سے پہنی " جب ان سے روایت نے ان کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اس سب سے پہنی " جب ان سے روایت نے ان کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اس سب سے پہنی " جب ان سے روایت نے ان کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اسی سب سے پہنی " جب ان سے روایت نے ان کے حال میں کلام اللہ کیا ہے۔ اسی سب سے پہنی " جب ان سے روایت

الله عافظ ذہی نے ان کی تضعیف کی ہے۔ ابن قطان کا تول ہے کہ دہ صوفیوں کے لیے حدیثیں بنایا کرتے تھے۔ ان کی تضعیف کی ہے۔ ابن قطان کا تول ہے کہ دہ صوفیوں کے لیے حدیثیں بنائے تھے۔ اور بیتے سے مائز بیجھے تھے اور کہتے تھے اگر نگل کی دید ہے کہ بہت سے علماء وصوفیے تربیب کے بارے میں سے بات جائز بیجھے تھے اور کہتے تھے اگر نگل کی تربیب کے لیے ایک جھوئی صدیث ہے کام نکاتا ہے تواس میں کیا حرب ہے۔ مقصود ہدائیت ہے۔ بی مجہ ہے حدیث ہے حاصل ہویا ضعیف اور مرف وی ہے۔ بی مجہ ہے کہ اس باب =>

كرتے تقاتو كہتے تھے: حدث نا ابوعبدالرحمن من اصل سماعه كيكن ان جیسے صالحین کے بارے میں ان شاءاللہ تعالیٰ بیشبنہیں کیا جا سکتا کہ قصدُ اکذب بیا نی کی ہوگی بلکہ ہوتا پیتھا کہ حفظ ومہارت کی کمی کے باعث روایت میں غلطی کر جاتے تھے۔تمام ناسک و عابدعلم میں ہم پلہ نہ تھے۔بعض حدیث کے حافظ و ماہر تھے جیسے ثابت البنانی،فضیل بن عیاض دغیرہ اوربعض اس درجہ کے نہ تھے اور کمزوری کی وجہ ے روایت میں بھی غلطی کر جاتے تھے جیسے ما لک بن دینار، فرقد اسبحی وغیرہ ابوعبدالرخمٰن کابھی یہی حال تھا۔ چنانچے متکلمین صوفیہ کے جواقوال وآ ٹارروایت کیے ہیں ان میں ایک بڑا حصہ علم وہدایت کا ہےاورا یک حصہ غلط اور باطل ہے۔ یہی حال خودان کےاینے اجتہادات کا ہے۔ بعض قطعاً بإطل ہیں اور بعض درست ہیں۔ چنانچہ رمام جعفر صادق وغیرہ سے حقا کُن تفسیر میں جو پچھقل کیا ہے،موضوع ہے۔اس طرح اشارات کی قتم ہے جو حصہ روایت کیا ہے اس میں بعض عمدہ امثال اورا چھے استدلال ہیں اور بعض ہالکل لغوو باطل میں \_غرض کہ پینخ ابوعبدالرخمٰنؓ نے اصحاب صفہ زیادسلف اورطبقات صوفیہ کےسلسلہ میں جو کچھ جمع کیا ہے اس سے جہاں بہت سے فوائد حاصل کیے جا سکتے ہیں اس کی باطل روایتوں ہے احتیا طرواجتنا ببھی ضروری ہے۔ یہی حال تمام فقہاء زباد اورمتکلمین وغیرہ کی روایات وآ راء واذواق کا ہے۔ طالب حق کو جاہیے کہان میں سےوہ چیزیں چن لےجن میںعلم وہدایت وحق ہے کہ جسے لے کر

=> میں بے ثارجھوٹی حدیثیں موجود ہیں اور واعظوں اور صوفیوں کی زبانوں پر رائج ہیں، کین اہال حق اس قتم کے جھوٹ کو بھی اگر چہ کیسے ہی اعلی مقصد کے لیے کیوں نہ ہو، نا جائز بتاتے ہیں، کیوں کدر سول الله علی مُنعَدَّدا فَلْمَنَبُوا مَفْعَدَه مَن النَّادِ "جوخص جان بوجھ کر جھوٹ ہو لیا تہ ہے کہ: " مَن کذب عَلَی مُنعَدَّدا فَلْمَنبُوا مَفْعَدَه مَن النَّادِ "جوخص جان بوجھ کر جھوٹ ہو لیا تہ وہ اپنی موضوع اور جھوٹی روایت کے ذریعہ پورا کرنا چاہتا ہے۔ اس کا بی خیال آیت کر یہ النَّادُ مَ اکْمَلُتُ لَکُمُ دِینکُمُ مَن کے برخلاف ہے۔

خاتم الانبیاء حضرت محمد بین معوث ہوئے اور وہ چیزیں جھوڑ دے جن کی بنیاد فاسدیا مشکوک آراء واذواق پر ہے کہ جن کی ان کے بال بڑی کثرت اللہ ہے۔ لیکن وہ بزرگ جنسیں امت میں لسان صدق کا مرتبہ ملا ہے جن کی مدح وثنا تمام زبانوں پر ہے۔ تو وہ ائمہ ہدی اور مصابح وجی ہیں۔ ان کی غلطیاں ان کے حق وصواب کے مقابلہ میں کم ہیں اور جنتی بھی ہیں عموماً اجتہاد کی راہ سے ہیں کہ جن میں ان کے عذر مقبول میں۔ یہی وہ لوگ ہیں جوعلم وعدل کی صراط متنقیم پرگامزن ہیں۔ ظلم وجہل سے اتباع طن سے اور ہوا نیفس کی پیروی سے کوسوں دور ہیں۔

## كيااصحاب صفه بهيك ما نكتے تھے

اصحاب صفداور دوسر نے خریب مسلمانوں کی بابت وہی تھم ہے جواللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں صاف صاف دے دیاہے کہ ستحق صدقہ اور مستحق فئے کون لوگ میں فرمایا:

﴿ إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ \* وَ إِنْ تُخُفُوهَا وَ تُؤْتُوهَا الْفُقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَّكُمُ \* وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ مَنُ سَيَاتِكُمُ \* وَاللهُ بِمَا الْفُقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَّكُمُ \* وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ مَنُ سَيَاتِكُمُ \* وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ٥ لَيُسَ عَلَيُكَ هُداهُمْ وَلَا كَنْفِقُونَ إِلَّا البَتِغَآءَ يُشَاءُ \* وَمَا تُنْفِقُونَ إِلَّا البَتِغَآءَ وَبَعِ اللهِ \* وَمَا تُنْفِقُونَ مِنْ خَيْرٍ فَلِانَفُسِكُمْ وَ مَا تُنفِقُونَ إِلَّا البَتِغَآءَ وَجُدِ اللهِ \* وَمَا تُنفِقُونَ اللهِ فَي سَبِيلِ اللهِ لاَ يَستَطِيعُونَ ضَربًا فَي اللهِ لاَ يَستَطِيعُونَ ضَربًا فِي اللهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ صَربًا

مکن ہے کہا جائے ہم عوام امی کتابوں میں حق و باطل کی شاخت کیوں کر کریں۔عذر محقول ہے،
 لیکن ایسے لوگوں کے لیے بہترین مشورہ یہ ہے کہ اس قتم کی کتابوں ہی سے پر ہیز کریں۔ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ ﷺ میں پوری ہدایت موجود ہے۔قرآن نے تمام کتابوں سے بے نیاز کرویا ہے۔

## تَعْرِفُهُمْ بِسِيْمَاهُمْ ۚ لَا يَسْتَلُونَ النَّاسَ اِلْحَافًا ﴾

(البقرة: ٢٢٢٢٢١)

اگرتم اپنی خیرات ظاہر کروتو اچھا ہے اور اگر اسے چھپاؤاور فقیروں کود بے دوتو یہ تمھارے لیے بہتر ہے اور دور کرے گاتمھاری برائیاں اور اللہ تمھارے تمام اعمال سے باخبر ہے (اے محمد ﷺ) تم ان لوگوں کی ہدایت کے ذمہ دار نہیں ہو، بلکہ اللہ ہی جس کو چاہتا ہے، ہدایت دیتا ہے اور جو کچھ مال تم خرچ کرو تمھارے اپنے لیے ہے اور خرچ کرو مگر رضاالہی کے واسطے اور جو کچھ مال خرچ کرو گے تصمیں پورامل جائے گا اور من بولا کم نہ ہوگا۔ خیرات ان فقیروں کے لیے ہے جواللہ کی راہ میں چلنے کی وجہ سے بند کئے گئے ہیں ، زمین پر چل پھر نہیں سکتے ان کی خوداری کی وجہ سے بند کئے گئے ہیں ، زمین پر چل پھر نہیں سکتے ان کی خوداری کی وجہ سے بند کئے گئے ہیں ، زمین پر چل پھر نہیں سکتے ان کی خوداری کی وجہ سے بند کئے گئے ہیں ، زمین پر چل پھر نہیں ان کے چہرے سے پہچان لوگے۔ وہ لوگوں سے اصر ارکر نہیں ما نگتے۔

#### اورفر مایا:

﴿ لِـلُفُقَرَ آءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخُرِجُواْ مِنَ دِيَارِهِمُ وَامُوَالِهِمُ يَبُتَغُونَ فَصُلاً مِّـنَ اللهِ وَ رِضُــوَانًا وَّ يَنْصُرُونَ اللهَ وَ رَسُولُهُ ۖ لَوَلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الحشر : ٨)

(مال فی) ان فقراءمہاجرین کے لیے ہے جواپنے گھریار سے نکال دیئے گئے ہیں۔اللّٰہ کا فضل ورضامندی جاہتے ہیں اور مدد دیتے ہیں اللّٰہ اور اس کے رسول کو یہی لوگ سے ہیں۔

اصحاب صفداور دوسر ےغریب مسلمان اگر حالات مساعد پاتے تو ضرور کسبِ معیشت کرتے تھے اور اس سے اس چیز میں کوئی خلل نہ پڑتا تھا جواللہ کی نظر میں کسب سے زیادہ محبوب ہے لیکن اگر اللہ کی راہ میں چلنے کی وجہ سے معیشت کے تمام دروازے بند پاتے اور باوجود کوشش کے مجبور ہو جات تو پھروہ کرتے تھے جس سے اللہ اوراللہ کے رسول ﷺ کی قربت حاصل ہو۔

اصحاب صفہ اسلام کے مہمان تھے۔ نبی ﷺ کے گھر میں جو بچھ میسر ہوتا اخسی بھیج دیا جاتا کیوں کہ وہ اکثر اوقات غریب ہوتے اور اتنا ندر کھتے تھے کہ اپنی روزی پیدا کرسکیں۔ رہالوگوں کے سامنے دست سوال دراز کرنا تو اس بارے میں ان کا طریقہ وہی تھا۔ جس پررسول اللہ ﷺ نے صحابہ کی تربیت کی تھی۔ یعنی مستغنی کے لیے سوال حرام تعلق قرار دے دیا تھا الآیہ کہ اپناختی مائے ۔ مثلاً حاکم سے سوال کرے کہ اللہ کے مال میں سے میراحق دلاؤ۔ رہا مختاج تو اگر کوئی چارہ کار باقی نہ رہ تو اجازت دی ہے کہ صالحین اور مال داروں سے سوال کرے بشر طرکہ احتیاج واقعی ہو۔ اس باب میں سنت بیتھی کہ آپ نے اپنے خواص اصحاب کی کوسوال کرنے سے بالکل منع کر دیا تھا۔ حتی کہ ان میں سے اگر سی کے ہاتھ سے درہ گر جاتا تھا تو کسی سے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی سے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی سے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے نہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے دہ کہتا تھا۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے تھے۔ درہ گر جاتا تھا تو کسی ہے نہ کہتا تھا دو کسی ہے کہتا ہے نہ کہتا ہے نہ کھر بیں جن کی تھے۔ درہ گر جاتا تھا تو کسی ہے دہ کہتا تھا کہ خوا کا بیا موجود ہیں جن کی تھے۔ دو گر جاتا تھا تو کسی ہے دہ کہتا ہے خطرت عمر سے خوا کا یہ خوا کر دائا کی کے خوا کی کے خوا کیا کہ کہتا ہے خوا کہ کے خوا کہ کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے خوا کہ کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کی کہتا ہے کو کسی کے کہتا ہے کسی کے کہتا ہے کہتا

مَا أَتَاكَ مِنْ هَذَا الْمَالِ وَأَنْتَ غَيُرُ سَائِلٍ لَهُ وَ لَا مُشْرِفٍ فَا اللهُ وَ لَا مُشْرِفِ فَخُدُهُ وَ إِلَّا فَلاَ تُتُبِعَهُ نَفُسَكَ - \*

جومال تمھارے پاس اس طرح آئے کہ نہتم نے اسے مانگا، نداس کے لیے لائے کا نہاں کے لیے لیے اس کے اللہ کا خیال ندکرو۔

اورفرمایا:

لل سوال سے صرف یمی مطلب نہیں ہے کہ زبان سے یا ہاتھ سے مانگا جائے بلکہ اپنی ایک وشع بناتا یا ایک وشع بناتا یا ایک زندگی افقایا کر کا کہ جے ویکھ کرلوگ خواہ تخواہ دیں۔سوال بنی داخل ہے جیسا کہ بہت ہے تام نہاد فقراء ومشائخ کرتے ہیں اور ''نذر'' کے نام ہے مسلمانوں کاروپیا جائز طور پر کھاتے ہیں۔ کاش کہ دہ جانیں کہ ریڈ 'حرام'' ہے اوراللہ کی نظر میں بہت کروہ ہے۔

<sup>🗱</sup> صحيحين وغيره

عنون کی مقیقت کے مطابق کا مطابق کی مقیقت کے مطابق کی مقیقت کے مطابق کی مطابق کلی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کلی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کی مطابق کلی مطابق کی مطابق کی

مَنُ يَسُتَغُنِ يُغُنِهِ اللهُ وَ مَنُ يَسُتَغُفِفُ يُعُفِهِ اللهُ وَ مَنُ يَّتَصَبَّرُ مَنُ يَسُتَعُفِفُ يُعُفِهِ اللهُ وَ مَنُ يَسَتَعُفِفُ يُعُفِهِ اللهُ وَ مَنُ يَتَصَبَّرُ يَصُبِرُهُ اللهُ وَ مَا أَعُطِى اَحَدٌ عَطَاء خَيْرًا وَ اَوْسَعَ مِنَ الصَّبُرِ لِللهِ يَصِيرُهُ اللهُ الصَّابُرِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

#### اورفر مایل:

وَمَنْ سَفَالَ النَّاسِ وَلَه المُعْنِيْهِ جَاءَ ثُ مَسْتَلَتَه حَدُوْشًا (اَوْحُهُو شَا الْعُاسِ وَلَه المُعْنِيْهِ جَاءَ ثُ مَسْتَلَتَه حَدُوْشًا (اَوْحُهُ المُعُلِيْةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعَلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِينَةِ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ

جس نے لوگوں ہے اس حالت میں سوال کیا کہ اس کے پاس ضرورت بھر کا ہے، تو اس کا بیسوال (قیامت کے دن) اس کے چہرے پر خراش بن کر ظاہر ہوگا۔

#### اورفرمایا:

ِلاَنُ يَأْتُحُـذَ اَحَـدُكُمْ حَبُلَهُ فَيَذُهَبَ لَيَحْتَطِبُ خَيْرُلُه مِنُ اَنُ يَسْئَلَ النَّاسَ اَعُطُوهُ أَمْ مَنَعُوْهُ لِللَّهِ

اگرتم اپنی ری لے کر جا وَاورلکڑی چن لا وَ تِو بیداس سے کہیں بہتر ہے کہ لوگوں سے مانگو۔ ویں یاند دیں۔

ر ہی یہ بات کہ س قدر ما نگنا جائز ہے تو خوداللہ تعالیٰ نے حضرت موی وخضر

### 🗱 صحیحین

الله احمداوراصحاب سنن نے روایت کی ہے اس میں''غنی'' کی تعریف مید کی گئی ہے کہ پیچاس درہم پاس ہوں گومو جود زیانہ میں میرقم مستغنی نہیں کر شنق ۔ کیوں کہ ضروریات بہت ہیں اور گراں ہیں۔ تا ہم اس وقت بھی ہمخص بہجے سکتا ہے کہ تنی رقم : و نے کی صورت ہیں انسان دوسروں ہے ستغنی ہوسکتا ہے۔

و من ما المسلمة المسلمة عن المسلمة ، حديث : ١٣٥٠ ، المسلمة ، حديث : ١٣٥٠ ، ١٣٥٠ . المسلمة ، حديث : ١٣٥٠ ، ١٣٥٠ . المسلمة المسلمة ، حديث : ١٣٥٠ . ١٣٥٥ . ١٣٥١ . المسلمة المسلم

- الفون كاهميقت كالمستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم الم

کے قصہ میں بتا دیا ہے کہ دونوں ایک آبادی میں پہنچے اور کھانا ما نگا۔ نبی ﷺ نے اس کی مزید تشریح فرمادی ہے کہ

. لاَ تَحِلُّ الْـمَسُئَلَةُ إِلَّا لِذِى اَلَمٍ مُوْجِعٍ اَوْ عَزُمٍ مُفُظِعٍ اَوْ فَقُرٍ مُدُقِع اللهِ

سوال ٔ صرف اس شخف کے لیے جائز ہے جسے کوئی سخت بیاری ہویا جس پر بھاری قرض ہویا فاقہ کشی میں مبتلا ہو۔

اورجبيها كيقبيصه بن مخارق الهلالي يصفر مايا:

يَا قَبِيُصَةُ لَا تَحِلُّ الْمَسْئَلَةُ إِلَّا لِثَلاَ ثَةٍ : رَجْلٌ اَصَابَتُهُ جَائِحَةٌ اِجْتَاحَتُ مَالَهُ فَسَأَلَ حَتَّى يَجِدَ سَدَادًا مِنْ عَيْشٍ ثُمَّ يُحْسَاكَةً فَيَسْاتُلُ حَتَّى يَجِدَ ثُمَّ يُحْسَكُ وَ رَجُلٌ تَحَمُّلَ حَمْسالَةً فَيَسْاتُلُ حَتَّى يَجِدَ ثُمَّ يُمُسِكُ وَ رَجُلٌ تَحَمُّلَ حَمْسالَةً فَيَسْاتُلُ حَتَّى يَجِدَ ثُمَّ يُمُسِكُ وَ مَا سِوى ذَلِكَ مِنَ الْمَسْئَلَةِ فَإِنَّمَا هُوَ سُحُتٌ يُحَدِّلُ اللَّهُ صَاحِبُهُ سُحُتًا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ صَاحِبُهُ سُحُتًا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْل

اے قبیصہ سوال صرف تین شخصوں کے لیے جائز ہے۔ جس کے مال کو کسی آفت نے نازل ہوکر تباہ کر ڈالا اور اس نے سوال کیا یہاں تک کہ روزی مل گئی۔ پھررک گیا اور وہ شخص جس پر بار ہے۔ بس اس نے سوال کیا یہاں تک کہ باراتر گیا۔ پھررک گیا۔ اس کے علاوہ جوسوال ہے حرام ہے اور سوال کرنے والاحرام کھا تا ہے۔

ر ہی بھیک اور در بوزہ گری تو نہ صحابہ میں اور نہ اہل صفہ میں اور نہ سلف میں کسی اور کا بیہ پیشہ تھا کہ زنبیل یا جھولی لے کر در بدر بھیک مائے ،اس پراکتفا کر کے بیٹھ

嫌سنن ابى داؤد، كتاب الزكواة، باب ما تجوز فيه المسئلة، حديث: ١٢٢١، سنن الترمذى، ابواب الزكواة، باب ما جآء من لا تحل له الصدقة ، حديث: ٢٥٣ ـ

🗱 صحيح مسلم ٢٢٢/٢

جائے اور دوسرے راستہ سے رزق پیدا نہ کرے۔اس طرح کوئی صحابی ایسا نہ تھا جو زائد مال رکھتا ہو اور زکوۃ ادا نہ کرتا ہویا اپنا مال اللہ کی راہ میں اور مسلمانوں کی ضرورتوں میں خرچ کرنے سے جی چےا تا ہو۔

الله كى راه ميں بخل ادائے حقوق ميں تساہل ، حدود الله سے تجاوز ، يہ ظالموں كى صفات ہيں۔ صحابدان سے بالكل پاك تھے۔ ان كى تو وہ شان كہ جورب العزت في مقر آن ميں تعريف كى ہے كه ' دَ صَنِى الله عَنْهُمُ وَ دَ صُوْا عَنْهُ "الله تعالى ان سے راضى ہو گئے۔ سے راضى ہو گئے۔

## كيااصحاب صفه نے مسلمانوں سے جنگ كى؟

جو خص میہ کے کہ صحابہ عام اس سے کہ اصحاب صفہ ہوں یا کوئی اور یا تا بعین یا تنج تا بعین میں سے کسی خص نے بھی کفار کی حمایت کی اور ان کی طرف ہو کررسول اللہ عظیماً یا آپ کے اصحاب سے جنگ کی یا اسے جائز سمجھایا خود یہ خیال کرتا ہو کہ اس طرح کی جنگ جائز ہے تو وہ شخص کے روہے، گمراہ ہے، بلکہ کا فرہ اس سے تو بہ کرانا واجب ہے، اگرا نکار کر ہے تو اس کا تل ضروری ہے۔

﴿ وَمَنُ يُّشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنُ ، بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَ يَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤُمِنِيُنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَ نُصُلِهِ جَهَنَّمَ \* وَ سَآءَ تُ مَصِيرًا ﴾ سَبِيلِ الْمُؤُمِنِيُنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَ نُصُلِهِ جَهَنَّمَ \* وَ سَآءَ تُ مَصِيرًا ﴾ (النسآء: ١١٥)

ہدایت جان لینے کے بعد جو کوئی رسول ﷺ سے مخالفت کرے اور مسلمانوں کے علاوہ دوسرا راستہ اختیار کرے ہم اسے ادھر متوجہ کریں گے جدھر متوجہ ہوا ہے اور اسے دوزخ میں ڈالیس کے اور دوزخ براٹھ کا ناہے۔

اصحاب صفہ اور ان کے امثال'' قراء'' کہ جن کے قاتلوں پر نبی بھیگئے نے قنوت میں بددعا کی صحابہ میں اعظم ترین ایمان والے، رسول اللہ بھیگئے کے ساتھ جہاد کرنے والے، اللہ اور اس کے حبیب بھیگئی نصرت میں مرشنے والے لوگ تھے۔خود

الله تعالى نے ان كے متعلق فرمايا ہے:

﴿ لِللَّهُ قَرَآءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخْرِجُواْ مِنُ دِيَارِهِمُ وَامُوَ الِهِمُ يَبْتَغُونَ فَصَٰلاً مِّنَ اللهِ وَ رِضُوانًا وَّيَنَصُرُونَ اللهَ وَ رَسُولُهُ ۖ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الحشر: ٨)

(مال فی) ان فقراء مہاجرین کے لیے ہے جوابے گھریار سے نکال دیئے گئے ہیں، اللہ کا فضل ورضامندی چاہتے ہیں اور اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں، وہی لوگ سے ہیں۔

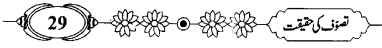
### اورفرمایا:

﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ الشِيدَآءُ عَلَى الْكُفَّارِ وَحَمَّاءُ اللهِ عَلَى الْكُفَّارِ وَحَمَّاءُ اللهِ عَلَى اللهِ وَ رَخَّمَا اللهِ وَ وَحَمَّا اللهِ وَ وَحَمَّا اللهِ وَ وَخَوْهِهِمْ مِنْ آثَرِ السَّجُودِ ﴿ ذَلِكَ مَصَلُهُ مُ فِي الْإِنْجِيلُ الشَّجُودِ ﴿ ذَلِكَ مَصَلُهُ مُ فِي الْإِنْجِيلُ السَّجُودِ ﴿ ذَلِكَ مَصَلُهُ مُ فِي الْإِنْجِيلُ السَّجُودِ الْحُرَجَ مَصَلُهُ مُ فِي الْإِنْجِيلُ التَّورَعِ الْحُرَجَ شَطُعُهُ ﴿ فَاللهُ اللهِ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

محمر ﷺ الله کے رسول ہیں اور جوان کے ساتھ ہیں، کفار پر سخت ہیں اور آپس میں رحم ول ہیں۔ افعیں رکوع وجود کرنے والا پاتے ہیں۔ ان کی لیمی صفت علامت سجدہ کے اثر سے ان کے چروں پر ہے۔ ان کی لیمی صفت تورات وانجیل میں ہے شل کھیتی کے جس نے اپنی سوئی نکالی، پھر قوی کی، پھر موثی ہوئی ، پھراپی جڑ پر قائم ہوگئی۔ اچھی گئی ہے کھیتی کرنے والوں کو تاکہ ان کے (مسلمانوں کے ) ذریعہ کفار کو غصہ دلائے۔

#### اورفرمایا:

﴿ يُلْـَانُّهُمَا الَّذِيْنَ امَنُوا مَنُ يُرْتَدُّ مِنْكُمُ عَنْ دِيْنِهِ فَسَوُفَ يَاتِي اللَّهُ ۖ

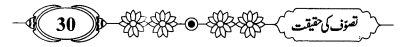


بِقَوْمٍ يُسَجِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْسه ُ لاَ اَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤُمِنِيُنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤُمِنِيُنَ اَعِرَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ دَيْجَاهِدُونَ فَى سَبِيُلِ اللهِ وَ لاَ يَخَافُونَ لَوُمَةَ لاَئِمٍ طه الْكَافِرِينَ دَيْجَاهِدُونَ فَى سَبِيلِ اللهِ وَ لاَ يَخَافُونَ لَوُمَةَ لاَئِمٍ طه (المآئدة: ٥٣٠)

اے وہ جوایمان لائے ،تم میں سے جوایے وین سے پھر جائے گاتو اللہ ایک قوم لائے گا جس سے اسے محبت ہوگی اور جواس سے محبت کریں گے مومنین پر زم اور کا فروں پر سخت ہوں گے ۔اللہ کی راہ میں جہاد کریں گے اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے ندڑ ریں گے۔

بہدی کے بیات کی جائے نے متعدد غروات میں شرکت کی جن میں سے نو میں لڑائی ہوئی۔
مثلًا بدر، احد، خندق، حنین۔ بدر میں اللہ نے مسلمانوں کو باوجود کمزور ہونے کے فتح
یاب کیا۔ احد میں مغلوب ہوئے ، جنین میں پہلے شکست کھائی پھراوٹے تو مظفر ومنصور
لوٹے ۔ خندق میں محصور ہوئے ۔ یہاں تک کہ اللہ تعالی نے محض اپنی قدرت سے بغیر
کسی بڑی جنگ کے دشمنوں کو پراگندہ کیا۔ تمام جنگوں میں موشین جن میں اصحاب
صفہ اور دوسر سے صحاب بھی ہیں، بی جنگ کے ساتھ ہوتے تھے۔ انھوں نے ایمان کے ساتھ و کفار کی طرف سے بھی بھی جنگ شہیں کی اس کے خلاف سمجھنا اور کہنا سخت
بعد کفر و کفار کی طرف سے بھی بھی جنگ شہیں کی اس کے خلاف سمجھنا اور کہنا سخت

اصل یہ ہے کہ اس طرت کی ہاتیں کہنے والے مومن، منافق ہیں منافقوں کی وقت میں اللہ وہ ہیں منافقوں کی دوستمیں ہیں: ایک وہ ہیں جواسلام کا دعویٰ کرتے ہیں اور ان میں زہد وعبادت بھی پائی جاتی ہے مگر ساتھ ہی اعتقاد رکھتے ہیں کہ اللہ تک پہنچنے کا راستہ ایمان وا تباع رسول کے علاوہ ہے اور کہتے ہیں کہ اولیا ، میں سے ایسے لوگ بھی ہیں جورسول کی ہیروی سے بے نیاز ہیں جس طرح خصر محضرت موی کی بیروی سے بے نیاز تھے۔ان میں ایسے منافق بھی ہیں جوابے شخ یا عالم یا باوشاہ کو نبی سیسی پیلی الاطلاق یا بعض وجوہ سے منافق بھی ہیں جوابے شخ یا عالم یا باوشاہ کو نبی سیسی اور قیام جست کے بعدان کا آل واجب فضیات و سے میں اور قیام جست کے بعدان کا آل واجب



ہے۔ کیوں کہ اللہ تعالی نے محمد ﷺ کوتمام جہان کے لیے مبعوث کیا۔ عام اس سے کہ جن ہوں یاانس، زاہد ہوں یاباد شاہ فرض کوئی بھی آپ کی پیروی سے مستعنی نہیں۔ رہا موک اور خطر کا مغالطہ تو چوں کہ حضرت موک "اپنی قوم کے لیے رسول تھاس لیے خضر پران کی ا تباع واجب نہ تھی، چنانچے انھوں نے ان سے صاف کہ دیا تھا:

إِنِّي عَـلَى عِلْمٍ مِنَ اللهِ عَلَّمَنِيُهُ اللهُ لاَ تَعْلَمُهُ وَ أَنْتَ عَلَى عِلْمٍ مِنَ اللهِ عَلَم عِلْمِ مِنَ اللهِ عَلَي عِلْمٍ مِنَ اللهِ عَلَيْم عَلَي عِلْمٍ مِنَ اللهِ عَلَم كُهُ اللهُ لاَ أَعْلَمُهُ - (بخارى)

مجھے اللہ کی طرف سے ایک علم ملا ہے اس نے مجھے سکھایا ہے اورتم اسے نہیں جانتے (اسی طرح) شمھیں اللہ کی طرف سے ایک علم ملا ہے جواس نے شمھیں سکھایا ہے اور میں نہیں جانتا۔

لیکن حفرت محمد ﷺ کی حیثیت بیر نہ تھی ، آپ سی خاص گروہ یا قوم کی رہبری کے لیے بین مائی کی دہبری کے لیے تھے۔ چنانچے فرمایا: وَ کَمَانَ النَّبِیُّ یُبُعَثُ اللّٰی فَوْمِ لَهِ حَمَاصَّةً وَبُعِثُتُ اِلَٰی النَّاسِ عَامَّةً ﴾

نی خاص اپنی قوم کے لیے بھیجا جاتا تھا لیکن میں تمام لوگوں کے لیے بھیجا گیا ہوں۔ "

اورالله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ قُلُ يَا نَيْهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيْعَا وَ الَّذِي لَهُ اللهِ النَّاسُ الِنَّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيْعَا وَ الَّذِي لَهُ المُلُكُ السَّمُواتِ وَ الْآرُضِ ﴾ (الاعراف: ١٥٨) كهدوو، الله الوقوا مين تم سب كے ليے الله كارسول موں (ووالله) جے آسانوں اور زمينوں كى باوشا مت حاصل ہے۔

اورفرمایا:

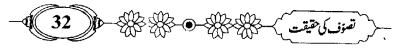
<sup>₩</sup> صحيح البخاري ج ا ص ١٩٠٩٢، السنن الكبرى للبيهقي ج ا ص ٣١٢.

- القول كاهية - القول كاهي

﴿ وَ مَآ اَرُسَلُنْكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَ نَذِيرًا ﴾ (سبا: ٢٨) بم ن تحجه تمام لوگول ك لي بثارت دين والا اور دُران والا بناكر بهجاب -

دوسری قتم کے منافق وہ ہیں جو کہتے ہیں اللہ کو تمام مخلوق رب اور پروردگار مانتی ہے، دین الہی موافقت قدر کے سوا اور کچھنہیں، بت بریتی و خدا پریتی ، شرک و خلوص عبادت، رجوع الی ماسوی التداور حنیفیت ، انبیاء وصحف ساویهٔ پرایمان اوران ہے کفرواعراض سب برابر ہیں۔ بیرمنافق ان لوگوں کو جوایمان لائے ،عملِ صالح پر کار بندر ہےاوران لوگوں کو جنھوں نے کفر کیا اور زمین کوفساد سے بھر دیا بکساں سمجھتے ہیں ۔ان کے نز دیک متقین و فجارا درمسلمین ومجر مین ایک ہیں ،و ہایمان وتقویٰ اور عمل صالح وحسنات کو بمنز لہ کفر وعصیان کے قرار دیتے ہیں۔اہل جنت کومثل اہل جہنم کے، اولیاءاللّٰد کومثل اعداءاللّٰہ کے سمجھتے ہیں۔ پھراسے بھی رضا بالقدر قرار دیتے ہیں اور تھی تو حیدوحقیقت بتاتے ہیں۔ان کی گمراہی کی بنیاداس بڑی گمراہی پر ہے کہاللہ کے ہاں جو چیز مطلوب ہے وہ تو حیدر ہو بیت ہے کہ جس سے کسی مخلوق کو بھی انکارنہیں' مومنین بھی اس پرایمان رکھتے ہیں اور مشرکین بھی اس کا اقر ار کرتے ہیں، بنابریں تو حیدر بوبیت ،حقیقت کونیہ ہے جس کے شلیم کر لینے کے بعد سب ہم درجہ ہو جاتے ہیں، کیکن اصل میہ ہے کہ مید گمراہ ان او گوں میں سے ہیں جن کی بابت خبر دی گئی ہے: ﴿ وَ مِنَ النَّسَاسِ مَنْ يَعُبُدُ اللهَ عَلَى حَرُفٍ ؟ فَإِنْ أَصَابَه ' خَيْرُ واطُمَانٌ بِهِ وَ إِنُ أَصَابَتُهُ فِئنَةُ وِانْقَلَبَ عَلَى وَجُهِهِ عَخَسِرَ الدُّنيَا وَالْأَخِرَةَ ﴿ ﴾ (الحج: ١١) بعض لوگ ایسے ہیں جوایک کنارے پراللہ کی عبادت کرتے ہیں ۔اگر

بھل لوگ ایسے ہیں جوایک کنارے پر اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ اگر اس سے فائدہ حاصل ہوتا ہے مطمئن ہوتے ہیں اگر امتحان میں پڑتے ہیں، الٹے پھر جاتے ہیں۔ان کی دنیاوآ خرت دونوں ضائع ہوئے۔



اوران کے غلاۃ تو اس میں یہاں تک غلو کرتے ہیں کہ کفار کے قبال کو قبال اللہ قرار دیتے ہیں کہ کفار کے قبال کو قبال اللہ قرار دیتے ہیں اور کفار و فجار اور بتوں کوخود ذات اللہ میں سے بتاتے اور کہتے ہیں: ''اس کے وجود میں اس کے علاوہ اور کوئی نہیں جو پچھ ہے وہی وہ ہے۔'' یعنی جتنی بھی مصنوعات ہیں سب صانع ہیں اور رہی تھی کہتے ہیں:

﴿ لَوُ شَآءَ اللهُ مَآ اَشُرَكُنَا وَ لَا اَبَآؤُنَا وَ لا حَرَّمُنا مِنْ شَيْءٍ ﴿ ﴾ ﴿ لَوُ شَاءَ اللهُ مَآ اللهِ عام: ١٣٨)

اگراللہ چاہتا نہ ہم شرک کرتے اور نہ ہمارے بزرگ، اور نہ کسی چیز سے محروم ہوتے۔

اور کہتے ہیں:

﴿ أَنْطُعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطُعَمَهُ ۖ فَ ﴾ (يُسْ: ٣٠)

كيامم إعظائي جيارًالله عابتاتو ضرور كلاتا-

وغیرہ اقوال وافعال جو یہودونصاری بلکہ شرکین ومجوں ادر جملہ کفار کے اقوال وافعال کی جنس سے وافعال سے بھی بدتر ہیں، بلکہ وہ فرعون و دجال وغیرہ کے اقوال وافعال کی جنس سے ہیں، جورب السموات والارض اور رب العالمین کا انکار کرتے ہیں یا کہتے ہیں: ''ہم ہی اللہ ہیں یا اللہ ہم میں حلول کیے ہوئے ہے۔''

(يوسف ١٠٧)

ان میں ہے اکثر شرک کرتے ہوئے بھی اللہ پرایمان لاتے ہیں۔ حضرت ابن عباسؓ کہتے ہیں: ان سے پوچھو آسان و زمین کس نے پیدا کیے، کہددیں گےاللہ نے، کیکن اس پر بھی غیر اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَلَئِنُ سَتَلْتَهُمُ مَّنُ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ الل

اگر ان سے بوچھو کہ کس نے آ ہمان و زمین پیدا کیے، کہہ دیں گے۔ اللہ نے۔

﴿ قُلُ لِّمَنِ الْاَرُضُ وَ مَنْ فِيْهَا إِنْ كُنتُمُ تَعْلَمُونَ ۞ سَيَقُولُونَ لِلْهِ ﴿ قُلُ السَّمُواتِ السَّبُعِ وَ لِلَّهِ ﴿ قُلُ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴿ قُلُ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴿ قُلُ اَفَلاَ تَتَقُونَ ۞ قُلُ مَنْ ﴿ بِيَدِهِ مَلَكُوثُ كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ يُجِيْرُ وَلاَ يُجَارُعَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴿ قُلُ فَاتَنِى تُسْحَرُونَ ﴾ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴿ قُلُ فَاتَى تُسْحَرُونَ ﴾

(المؤمنون:١٨٣ ٨٩)

پوچھو، زمین اور جو پچھاس زمین میں ہے کس کا ہے؟ کہد یں گے اللہ

کا۔۔۔۔پوچھو، ساتوں آسانوں کا اور عرش عظیم کا رب کون ہے؟ کہہ

دیں گے اللہ۔۔۔پوچھوکس کے ہاتھ میں ہر چیز کا قبضہ ہے اور پناہ دیتا
ہے اوراس کے مقابلے میں پناہ نہیں دی جاتی ۔۔۔۔کہد یں گے اللہ۔

ہیں کھارو مشرکین بھی اقر ارکرتے ہیں کہ اللہ بی آسانوں، زمینوں اور تمام
کا نئات کا خالق ہے۔ نقار میں کوئی ایک بھی نہیں جس نے اللہ کی ذات وصفات وافعال
میں کی دوسرے کو اس کا بالکل مساوی شریک گردانا ہو۔ چنا نچہ آتش پرست، بھوں، حضرت عیسیٰ کو اللہ کا بیٹا مانے والے ، نصار کی ،ستاروں اور فرشتوں کے پرستار، صالی،



انبیاءوصالحین کی پوجا کرنے والے جاہل، بتو اور قبروں پر جھکنے والے، غافل کوئی بھی نہیں جوغیر اللہ کو بھمہ وجوہ اللہ کا ہم پلہ، شریک مانتا ہو، بلکہ باوجود اپنے کفروشرک کی مختلف شکلوں کے سب رب العزت کا اقرار کرتے اور اس کی ذات وصفات و افعال میں کسی کو بالکل اس کا مثیل نہیں مانتے ، لیکن اس پر بھی اللہ کی شریعت میں کا فرو مشرک بتائے گئے ہیں کیوں کہ اگر ربو بیت میں نہیں تو الوہیت میں تو شرک کرتے ہیں اور اس کے ساتھ غیروں کو معبود شہراتے ہیں، ان کی پرستش کرتے ہیں۔ انھیں شریک یا شفیع سمجھے ہیں۔ بیاس کی ربوبیت میں بھی دوسرے درجہ کا شرک کرتے ہیں۔ لینی یہ اعتقادر کھتے ہیں کہ اس کا نئات کا خدائے تکی وقیوم کے علاوہ ایک اور رب اور پر وردگار اعتقادر کھتے ہیں کہ اس کا نئات کا خدائے تکی وقیوم کے علاوہ ایک اور رب اور پر وردگار اعتقادر کھتے ہیں کہ اس کا نئات کا خدائے تکی وقیوم کے علاوہ ایک اور رب اور پر وردگار

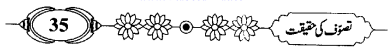
کیکن رب السلموات والارض کو بیشرک بھی منظور نہیں،اس کی مشیت و حکم یمی ہے کہ میری عبادت میں اور میری ربو بیت میں کسی کوشریک نہ بناؤ بلکہ تنہا میری ہی ہے میل پرستش کرو۔ چنانچہ اپنے تمام نبیوں اور اپنی تمام کتابوں کے ذریعہ اس نے یمی پیغام اور حکم بھیجا ہے کہ صرف اللہ وحدہ لاشریک لہ کی عبادت کرو۔

فرمایا:

﴿ وَ مَاۤ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رَّسُولِ إِلَّا نُوُحِنَىۤ اِلَيْهِ اَنَّهُ ۖ لَآ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

اور فرمایا:

﴿ وَاسْـــــَـُلُ مَنُ اَرُسَـلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِـنَــَآ اَجَعَلُنَا مِنُ دُوُنِ الرَّحُـمٰنِ الِهَةً يُعْبَلُـوُنَ ﴾ (الزحرف: ٣٥) اليِّ يُهِلَــرُسُولُول سے يُوچِيُوك كيا بم نے رحمان كے علاوہ اور معبود مقرر



کیے ہیں کہ جن کی عبادت کی جائے۔

اورفرمایا:

﴿ وَلَقَدُ بَعَثُنَا فِى كُلِّ اُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُلُوا اللهَ وَاجْتَنِيُوا الطَّاعُوُتَ \* فَمِنُهُ \* مَّنُ هَدَى اللهُ وَ مِنْهُ \* مَّنُ حَقَّتُ عَلَيْ \* الصَّلاَلَةُ \* ﴾ (النحل:٣٢)

ہم نے ہرامت میں رسول بھیجا کہ اللہ کی عباوت کرو اور شیطان سے اجتناب کرو ۔ بس ان میں سے بعض کو اللہ نے ہدایت کی اور بعض پر گمراہی چھاگئی۔

#### اورفرمایا:

﴿ يَآ يُتُهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُواصَالِحًا ﴿ اِنِّيُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمٌ ۚ ۚ وَ اِنَّ هٰذِهِ ٱمَّتُكُمُ ٱمَّةً وَّاحِدَةً وَّانَا رَبُّكُمُ فَاتَّقُونَ ﴾

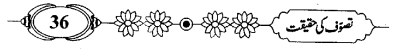
(المومنون: ۵۲،۵۱)

اے پیغیرو! طیبات کھاؤاور نیک کام کرو، میں تمھارے مل سے واقف ہوں اور میت مھاری امت ایک ہی امت ہے اور میں تمھارارب ہوں پس مجھ ہی سے ڈرو۔

ید(یعنی توحید)اسلام کی پہلی اصل تھی،اس کے بعد ہی دوسری اصل ہے اوروہ تصدیق رسالت واطاعت رسول ﷺ ہے۔شروع سے لے کرآ خرتک تمام انبیاء مثلاً نوح وہود وصالح (علیہم السلام)سب نے آ کریبی دعوت دی کہ:

﴿ اَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاتَّقُوهُ وَ اَطِيْعُونِ ﴾ (نوح: ٣) الله كاعت كرور الله عن كرور

پس جس کا میعقیدہ نہیں کہ محمد ﷺ کے رسول ہیں ، تمام جہانوں کے لیے ہادی بنائے گئے ہیں۔ تمام مخلوق پر آپ کی اتباع و پیروی واجب کردی گئی۔ حلال وہی ہے



جوآپ نے حلال کیا ہرام وہی ہے جےآپ نے حرام بتایا۔ دین البی وہی ہے جس کیآپ نے تبلیغ کی تو ایسا شخص کا فر ہے اور منافقین و کفار کے زمرہ میں شامل ہے جو آپ کے دین وشریعت واطاعت سے سرکشی کو (اگر چہ کسی حیثیت سے ہو) جائز رکھتے اور دین اللہ کی تخریب میں کفارو فجار کی اعانت ونسرت رواجانتے ہیں۔

جوفض بدووئ کرتا ہے کہ اصحاب صفہ نے رسول اللہ ﷺ سے قبال کیا یا کہا کہ ہم اللہ کے ساتھ ہیں، تو وہ ہم اللہ کے ساتھ ہیں، تو وہ سراسر مفتری کذاب ہے۔ ان گراہوں کی مرادامر اللی اور حقیقت دینیہ کوچھوڑ کروہی حقیقت کونیہ ہے جس کی طرف ہم ابھی اشارہ کر چکے ہیں۔ اہل تصوف وفقر میں اس طرح کے استدلال کرنے والے وہی لوگ ہیں جو کفار وفجار سے ساز بازر کھتے ہیں ان کی مدوکرتے ہیں، اپنی روح وقلب وتوجہ سے ان کی حفاظت کرتے ہیں، شریعت محمہ میں کہ مردی سے خوج ایک مبار سی جھتے ہیں اور پھر سے اعقادود وی بھی رکھتے ہیں کہ ہم اولیاء اللہ ہیں۔ حالانکہ وہ از سرتا پا ضلالت و گراہی کا مجسمہ ہیں۔ اگر چہ کتنے ہی زہدو عبادت کی نمائش کریں۔

يُحْقِرُاَحَدُكُمُ صَلاَتَه مَعَ صَلاَ تِهِمُ و صَيَامَه مَعَ صَيَامِهِمُ وَقِرَاءَ تَه مَعَ قِرَاءَ تِهِمُ \*\*

تم اپنی نماز ان کی نماز کے سامنے اور اپناروز وان کے روزے کے سامنے اور اپنی تلاوت ان کی تلاوت کے سامنے تقیر جانوگے۔

毎 فتح البارى: ア・۲ノ۱۲ صحيح مسلم: ムアアノド

ليكنان كى حقيقت كياتهي؟

يَـقُرَؤُنَ الْقُرُانَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمُ يَمُرُقُونَ مِنَ الْإِسُلاَمِ كَمَا يَمُرقُونَ مِنَ الْإِسُلاَمِ كَمَا يَمُرقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمُيَةِ لِ

قر آن پڑھیں گے گران کے حلق سے آگے نہ بڑھے گا۔اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیر کمان سے نکل جاتا ہے۔

ال ليحكم ديا:

چنانچہ امیر المومنین علی ﷺ بن ابی طالب نے اس فرمان نبوی کی تعمیل کی ، جب یہ گروہ ظاہر ہوا، تر بعت محمدی ،سنت نبوی اور جماعت امت مرحومہ سے باہر ہو گیا تو امیر المومنین نے تلوارا ٹھائی اور مقاتلہ کیا۔اس سے اندازہ ہوسکتا ہے کہ تر بعت میں ان لوگوں کا کیا تھم ہوگا جواعتقا در کھتے ہیں کہ مومنین کفار کی طرف سے خودرسول اللہ ﷺ پر تلوار چلاتے تھے۔

اسی طرح ان کذابوں کی بیروایت بھی سراسرافتر اہے کہ اصحاب صفہ کوسب معلوم ہوگیا تھا، جواللہ نے اپ رسول ﷺ سے معراح کی رات فرمایا تھا۔ حالانکہ بقول ان کے خدانے تاکید کر دی تھی کہ اسے کسی پر ظاہر نہ کریں۔ مگر جب صبح ہوئی تو اصحاب صفہ میں اس کا چرچا پایا۔ اس پر آپ بہت کبیدہ ہوئے۔ مگر اللہ نے فرمایا: ہاں اصحاب صفہ میں اس کا چرچا پایا۔ اس پر آپ بہت کبیدہ ہوئے۔ مگر اللہ نے فرمایا: ہاں

# فتح البارى: ۲ ۲/۱۲، صحيح مسلم: ۲/۳/۲

🗱 ايضاً

یمی حال ان گمراہوں کی اس جھوٹی روایت کا ہے جس میں حضرت عمرٌ کا ہیے کہنا

بیان کرتے ہیں کہ:

كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَحَدَّثُ هُوَ وَ اَبُوبَكُر وَ كُنتُ كَالزَّنُجِيُ بَيْنَهُمَا۔ كُنتُ كَالزَّنُجِيُ بَيْنَهُمَا۔

نبی ﷺ اورابوبکر باتیں کرتے تھے اور میں ان کے مابین زنگی کی طرح ہوتا تھا۔ \* (انتائی اہم نوٹ سنونبر84 پ

حالانکہ یہ بھی ایک صریح بہتان ہے۔ پھر لطف یہ کہ ایک طرف حضرت عمر منظینہ کو جوحضرت صدیق منظینہ کے بعد افضل الخلق تھے اس طرح ظاہر کرتے ہیں کہ وہ وہ سول اللہ بھی اور یارغار کی گفتگو بالکل نہ بچھ سکتے تھے، بلکہ ایک ان پڑھ، زنجی کی طرح بیٹھے ادھرادھرد یکھا کرتے تھے اور دوسری طرف خودا پے متعلق دعوی کرتے ہیں کہ باوجود غیر موجود ہونے کے انھوں نے وہ گفتگوستی اور خوب سبجھ لی۔ پھر ان وجالوں میں سے ہرایک وجال اپنی ضلالت و کفریات کوعلم الاسرار وحقائی قرار دیتا اور اپنی مواو ہوں کے مطابق ان کی تفییر وتشریح کرتا ہے، حالانکہ ان کفریات سے ان

کی اصل غرض یا تو عقیدہ وحدت الوجود کی اشاعت ہے یا تعطیلِ شریعت۔

یمی حال ان کفرید دعووں کا بھی ہے جو نصیریہ، اساعیلیہ، قرامطہ، باطنیہ اور حاکمیہ وغیرہ گراہ فرقے کرتے تھے۔ وہ دین اسلام کے صریح خلاف ہیں اور انھیں حضرت علیٰ بن ابی طالب یا امام جعفر صادق " وغیرہ ائمہ اہل بیت کی طرف منسوب کرنا صریح بہتان ہے۔

ائمہ اہل بیت اور دوسر ہے اولیا ء اللہ پر اس قدر افتر اپردازی کی رغبت ان دشمنان دین وشریعت کواس وجہ سے ہوئی کہ اہل بیت کو چوں کہ رسول مقبول محتی کہ اہل بیت کو چوں کہ رسول مقبول محتی کہ اہل بیت کو چوں کہ رسول مقبول سے قرابت اتصال وانتباع حاصل ہے اور اس لیے وہ امت محمد بید میں عام طور پر مقبول ومحترم ہیں، لہذا اپنی گراہی وضلالت کوخوشما ومقبول بنانے کے لیے انھوں نے ہر چیز ان لوگوں سے منسوب کر دی، اور بہتوں نے ان کے معاملہ میں اس قدر غلو کیا کہ انھیں معبود بنا دیا اور ان سے منسوب گراہیوں کو کتاب اللہ، سنت رسول اللہ علی اجماع سلف صالح بلکہ خود اہل بیت و اولیا ء اللہ کے قبقی اجماع میں جود بنادیا اس سے میں اس قدر کر ہے تھی اجماع سلف صالح بلکہ خود اہل بیت و اولیا ء اللہ کے میں میں اس قدر بی میں اس قدر ہو ہوں سلف صالح بلکہ خود اہل بیت و اولیا ء اللہ کو تھی اجماع سر اس میں کو سلم میں اس قدر بی میں اس میں کو سلم میں اس میں کو سلم میں کو سلم میں کو سلم میں کیا ہوں کیا ہوں کو کتاب اللہ ہوں کو کیا ہوں کو کتاب اللہ ہوں کہ کہ کیا ہوں کو کتاب کو کیا ہوں کیا ہوں

برزیج دے دی۔ ۔ اللہ معابہ میں اسل تھے؟ کیا اصحاب صفہ تمام صحابہ میں اسکان سے اصل تھے؟

ر ہااصحاب صفہ کوعشرہ مبشرہ اور دوسر ہے صحابہ پر فضیلت دینا تو سخت غلطی و گراہی ہے۔ حق یہ ہے کہ اس امت میں اس کے نبی اس کے بعد سب سے افضل ابو بکر میں ہے کہ فاروق میں ہیں جیسا کہ خودامیر المومنین علی میں ہیں اب طالب سے موقو فا دمر فوعاً اور جیسا کہ کتاب وسنت اوراجہاع سلف صالح وائم علم وسنت سے ثابت ہے۔ صاحبین کے بعد حضرت عثمان میں ہے اور حضرت علی میں ہیں کا درجہ ہے۔ پھر بقیداہل شور کی: طلحہ بن عبیداللہ، زبیر بن العوام، سعد بن ابی وقاص، عبدالرحمٰن بن عوف اوران کے ساتھ ابوعبیدہ بن الجراح امین بنہ ہ اللمة اور سعید بن زید ہیں کا درجہ ہے۔ یہی لوگ عشرہ بیں اوران کے حق میں جنت کی شہادت و بشارت موجود ہے۔

تم میں سے جنھوں نے فتح سے پہلے خرچ کیاادرار الی کی وہ زیادہ بڑے در سے در سے در اللہ اللہ میں خرچ کیا اور ار الی کی اور ار الی کی اور ار اللہ اللہ سے جنھوں نے بعد میں خرچ کیا اور ار اللہ اللہ سے بہتری کا وعدہ کیا ہے۔

اس آیت میں اللہ نے ان مونین سابقین کو جنھوں نے فتح حدیبیہ پہلے جان و مال سے جہاد کی طرف پیش قدمی کی ان مونین پر فضیلت دی ہے جوان کے بعد آئے ہیں۔ اور فرمایا:

﴿ لَقَدُ رَضِى اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيُنَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ ﴾ (الفتح:١٨)

البتہ الله مونین سے راضی ہواجب وہ درخت کے ینچتم سے بیعت کرتے تھے۔

#### اور فرمایا:

﴿ وَالسَّابِ قُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْانْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْتَعْبِهِ : ١٠٠) مهاجرين وانصار مين سے سابقون الاولون اور جھوں نے ان کی نیکی کے ساتھا تیا ع کی۔

اصحاب بدر کی فضیلت اس قدر ثابت ہے کہ سب سے متاز ہو گئے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جنمیں اللہ اور اس کے رسول نے فضیلت دی ہے ان میں اہل صفہ اور باقی دوسر سے صحابہ رہنے داخل ہیں عشرہ مبشرہ میں کوئی بھی صفہ میں نہ تھا۔ بجو سعد بن ابی وقاص رہنے کے کہ جن کے بارے میں کہا گیا ہے کہ ایک مرتبہ صفہ میں رہے تھے۔رہے اکابرین مہاجرین وانصار مثلاً خلفائے راشدین ،سعدین معاذ ، اسیدین الحضیر ،عبادین بشر،ابوایوب انصاری،معاذین جبل،ابی بن کعب رفی وغیرہ تو ان میں سے کوئی بھی صفہ میں نہ تھا۔اصحاب صفہ عموماً فقراء مہاجرین میں سے تھے ، انصار اپنے وطن میں تصاور اپنی کفالت خود کرتے تھے۔

اس وفت کوئی بھی اصحاب صفہ یا کسی دوسرے انسان سے کوئی نذریا منّت نہ مانتا تھا۔

### كيااصحاب صفه كوحال آتاتها؟

ر ہاسٹیوں، تالیوں اور ربائی قصائد سننے کے لیے جمع ہوناعا م اس سے کہ سرود کے ساتھ یا بغیر سرود کے تو یفعل نہ صحابہ نے کیا، نداہل صفہ نے نہ سلف صالح کی کسی اور جماعت نے بلکہ تابعین، تبع تابعین، بلکہ قرون ثلاثہ جو بموجب حدیث نبوی:

خَيْـرُ الْـقُـرُونِ قَـرُنِـيْ الَّذِي بُعِثْتُ فِيهِمُ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - \*

بہترین زمانہ وہ ہے جس میں میں مبعوث کیا گیا۔ پھروہ جوان کے بعد

ہے، پھروہ جوان کے بعد ہے۔

خیرالقرون میں کسی نے بھی ساع نہیں کیا۔ صدر اول میں کوئی شخص بھی اس فتم کے ساع کے لیے جمع نہ ہوتا تھا، نہ حجاز میں، نہ شام میں، نہ بہن میں، نہ عراق میں، نہ مصرمیں، نہ خراسان میں، نہ مغرب اقصلی میں ۔ البتہ ایک ساع ضرور ایسا تھا جس کے لیے ان کا اجتماع ہوا کرتا تھا اور وہ قرآن کا ساع تھا نہ کہ تالیوں، با جوں اور ہاؤہوکا ساع۔ چنانچہ جب صحابہ رہے ہیں (اصحاب صفہ ہوں یا دوسرے) کیجا ہوتے تو ایک سے کہتے، قرآن پڑھو، وہ تلاوت شروع کرتا اور باقی سب سنتے۔

روایت ہے ایک مرتبہ نبی سی اسلام اصحاب صفہ کی طرف سے گذر ہواان میں

🕸 سنن التر ذي، مديث: ٢٣٠٢ ، ٣٠٣٠، فتح الباري: ج ٢٥٠٧، ج١١١ ص ٢١\_

ایک شخص قرآن پڑھ رہا تھا آپ ان کے ساتھ قرآن سننے کے لیے بیٹھ گئے۔ حفرت عمر ظرفی العموی العموی العموی العموی العموی العموی العموی العموی العموی میں ہمیں ہمارے رب کی یا دولاؤ) چنانچہ وہ قراءت کرتے تھے اور سب سنتے تھے۔

بین ہمارے رب می یادولاؤ) چنا مچہ وہ فراءت کرتے سے اور سب سے سے۔
''دسنن دارمی، سنن ابن ماجہ اور مجم طبرانی کبیر میں حدیث ہے کہ
رسول اللہ کی کامسجہ نبوی میں دو مجلسوں کے پاس سے گزرہوا، آپ کی نے فرمایا یہ
دونوں مجلسیں خیرو ہرکت کی مجلسیں ہیں لیکن ان میں سے ایک دوسری سے افضل
ہے۔ایک مجلس میں لوگ اللہ سے دعاء کرتے ہیں اور اس کی طرف رغبت رکھتے ہیں۔
اگروہ چاہے تو انھیں عطا فرما دے اور اگر چاہے تو نہ عطا فرمائے اور دوسرے لوگ فقہ یا
علم سکھ رہے ہیں اوروہ جاہل کو بھی علم سکھاتے ہیں۔ بیاوگ افضل ہیں اور مجھے بھی معلم

بنا کرمبعوث کیا گیاہے۔ پھرآپ پھنٹ انہی کے ساتھ بیٹھ گئے۔'(لیکن اس حدیث میں بیدذ کرنہیں ہے کہ بیاصحاب صفہ تھے، نیز بیرحدیث بھی ضعیف ہے)

یہ کہنا صریح کذب و بہتان ہے کہ اصحاب صفہ کے لیے کوئی خاص حاد (گویا) جو اصلاح قلوب کے لیے ربانی قصائدگا تا تھا۔ یا یہ کہ ایک مرتبہ انھیں بعض اشعار پروجد آگیا اور کیڑے پھاڑ ڈالے، یا یہ کہ ان کی بجلس میں یہ شعرگائے گئے۔
قُدُ لَسَعَتُ حَیَّهُ الْهُولِی کَبُدِی فَلاَ طَبِیْبَ لَهَا وَلاَ رَاقِبَی عَشَلَ کے سانپ نے مجھے ڈسا ہے نہ کوئی اس کا طبیب ہے اور نہ جھاڑ نے والا اللہ اللہ اللہ اللہ کی شعفت به فعم شعف ہے صرف اس کے پاس میر امتر اور بجراس طبیب کے جس سے مجھے شعف ہے صرف اس کے پاس میر امتر اور

ترياق ہے۔

يايه كه بي عِنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

神 سنن ابن ماجه، حدیث: ۳۱۲۳ ، ۲۲۴۳

تواس پرشعر کے گئے اور انھیں وجد آگیا۔ بیسب روایتیں محض کذب وافتر اہیں۔ تمام اہل علم وایمان ان کے کذب و بطلان پرشفق ہیں۔ نزاع کرنے والامحض جاہل یا گمراہ ہے۔ اگر کسی کتاب میں اس قسم کی کوئی بات مذکور ہے تو وہ بھی جھوٹ ہے۔

اصحابِ صفه اورآيت إصبِرُ نَفُسَكَ ــ الخ

ر ہی آیت:

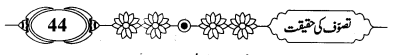
﴿ وَاصْبِرُ نَفُسَكَ مَعَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمُ بِالْغَدَاوِةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ (الكهف:٢٨)

ان لوگوں کے ساتھ برابر رہو جواپنے رب کومبح وشام پکارتے ہیں (اور

اس سے )اس کی رضامندی چاہتے ہیں۔

کہ جس کی بابت سوال کیا گیا ہے تو بہ عام ہے اور ان تمام لوگوں کوشامل ہے جواس وصف میں داخل ہیں۔ چنانچہ فجر وعصر کی باجماعت نمازیں پڑھنے والے بھی اس کے تحت ہیں کیوں کہ وہ بھی اپنے رب کوشج وشام پکارتے اور اس کی رضاو خوشنودی چاہتے ہیں۔ اس میں اصحاب صفہ کی کوئی قید نہیں۔ یہ وصف رکھنے والے تمام سلمان اس کے مصداق ہیں۔ اس آیت میں اللہ نے اپنے نبی کوظم دیا ہے کہ اللہ کمان ساتھ نہوری کا ساتھ نہور ہیں جواپنے مالک سے لولگائے ہیں اور آخرت کی جبتی میں بقرار ہیں۔ پھر فرمایا: کیا ان کا ساتھ چھوڑ نے سے تم دنیاوی زندگی اور بہتی وعشرت چاہتے ہو۔ ﴿ تُولِیٰ لَهُ رَبُنِیْنَ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَلَا تَسَطُّرُدِ الَّذِيُنَ يَسَدُّعُونَ رَبَّهُ مُ بِالْغَدَاوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيُدُونَ وَجُهَهُ اللهِ مَا عَلَيُكَ مِنُ حِسَابِهِمُ مِّنُ شَيْءٍ وَّ مَا مِنُ حِسَابِكَ



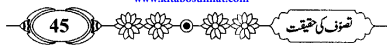
عَلَيْهِمْ مِّنُ شَيْءٍ فَتَطُودُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (الانفام: ٥٢) اور جولوگ منح وشام اپنے پروردگار سے دعاء کرتے ہیں (اور) اس کی ذات کے طالب ہیں ان کو (اپنے پاس سے) مت نکالو، ان کے حساب (اعمال) کی جواب دہی آن پر پچھنہیں اور تہمارے حساب کی جواب دہی آن پر پچھنہیں (پس ایسانہ کرنا) اگران کو نکالو گے تو ظالموں میں ہوجاؤ گے۔

ان دونوں آ یتوں کا شان نزول سے بیان کیا گیا ہے کہ جب متکبر سر دارانِ قریش نے بی میلی سے مطالبہ کیا کہ کمزور اورغریب مسلمانوں کواگر آ پ علیجدہ کر دیں تو ہم پاس آ کیں۔گران آ یتوں میں اللہ تعالی نے ایسا کرنے سے منع کیا اور حکم دیا کہ باوجود غربت و کمزوری ان مونین صادقین کا ساتھ نہ چھوڑیں جورضا الہی کے بھو کے بیاسے ہیں اور اہل ریاست و دولت کی طرف نہ جھیس جوغریوں اور کمزوروں کو ذلیل سمجھ کر دورکر نا چا ہے ہیں، حالا نکہ اللہ کی نظر میں امیر وغریب، زبردست و زیردست سب برابر ہیں۔وہاں کوئی اپنی طافت و مال کے زور سے آ گے نہیں بڑھ سکتا اور نہ اپنی ہو چیز اس دربار میں مقبول و اور نہ ای وہ سے گرسکتا ہے بلکہ جو چیز اس دربار میں مقبول و مطلوب ہے وہ ایمان حجے اور کمل صالح ہے، پس حکم دیا کہ ان مومنین صادقین کو بد ستور ساتھ رکھواور مغروروں اور عافلوں کی کچھ بھی پرواہ نہ کرہ سے بواقعہ ہجرت مدینہ سے پہلے کا ہے جب نہ اصحابہ صفہ سے اور نہ خودصفہ کا وجود تھا۔لیکن چوں کہ آ یت عام ہے، اس کا ہے جب نہ اصحاب صفہ اور جملہ سلمان اس میں داخل ہو سکتے ہیں۔

ولیوں کے بارے میں جھونی حدیث

رى صديث مَا مِنُ جَـمَاعَةٍ يَجْتَمِعُونَ إِلَّا وَفِيهِمْ وَلِيُّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

لل ترجمہ: بروہ جماعت جواکھی ہوتی ہاں ہیں ایک ولی الله ضرور ہوتا ہے۔ بعضوں نے اس صدیث میں اتناور اضافہ کردیا ہے: لا هم یک دُرُون به و لا هو یکوری به کفسه ندیوگ اسے جانتے ہیں اور ندوہ خود اپنے تین جانتا ہے) یہ پوری حدیث موضوع ہے۔ ملاعلی قاری نے ''موضوعات'' میں کہا ہے کہ یہ ہمعنی کلام ہے۔



کذب ہے اور معتبر کتب اسلام میں کہیں موجو دنہیں۔اس کا بطلان محتاج دلیل نہیں،
کیوں کے ممکن ہے جمع ہونے والی جماعت کا فرہو، فاسق ہو،اوراس حالت پر مرے۔
ظاہر ہے ولی اللہ نہ کا فرہوسکتا ہے، نہ فاسق ہوسکتا ہے، نہ سواایمان کے کسی دوسری
حالت پر مرسکتا ہے۔

## اولیاءاللہ کون لوگ ہیں

اولیاءاللہ وہی لوگ ہیں جوابیان لائے اور پر ہیز گار رہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں صاف فرمادیا ہے۔ان کی دونشمیں ہیں:

(١) مُقْتَصِدُونَ أَصْحَابُ الْيَمِيْنَ \_

(٢) وَ مُقَرِّبُونَ السَّابِقُونَ ولى الله عدوالله كَل ضدي ، فرمايا:

﴿ اَلَّا ۚ إِنَّ اَوُلِيَـــآءَ اللّٰهِ لِا َ حَــوُفٌ عَــلَيْهِــمُ وَلَا َهُــمُ يَحُــزَنُونَ ٥ الَّذِيْنَ امْنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ (يونس:٣٧،٧٢)

اللہ کے دوستوں پر نہ کوئی خوف ہے اور نہ وہ رنجیدہ ہوں گے۔وہ جو ایمان لائے اور پر ہیز گار ہے۔

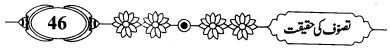
اورفرمایا:

﴿إِنَّــَمَـا وَلِيُسُكُمُ اللهُ وَ رَسُـولُـه وَالَّـذِيْنَ امَنُوا الَّذِيْنَ يُقِيْمُوُنَ الـصَّـلُوةَ وَيُــوُّتُونَ الزَّكُوةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ ۞ وَ مَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَ رَسُولَه وَالَّذِيْنَ امَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾

(المآئدة:٥٧،٥٥)

تممارادوست صرف الله باوراس كارسول اوروه جوايمان لائے نماز قائم كرتے ، زكوة ديتے اوروه ركوع كرنے والے بيں جوالله اوراس كے رسول اورمونين كى دوتى و مددگارى كرے گا۔ تو الله كى جماعت بى عالب ريخوالى ہے۔

اور قرمایا:



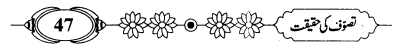
﴿ لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّ كُمُ أَوْلِيَآءَ ﴾ (الممتحنة: ١) مير اورا پن وشمن كودوست نه بناؤ

اورفرمایا:

﴿ اَفَتَتَّخِذُونَهُ وَ ذُرِّيَّتَهُ اَوُلِيَآءَ مِنْ دُونِي وَ هُمُ لَكُمُ عَدُولًا ﴾ ﴿ اَفَتَتَّخِذُونَهُ وَ هُمُ لَكُمُ عَدُولًا ﴾ (الكهف: ٥٠)

کیاتم اسے (شیطان) اور اس کی نسل کو مجھے چھوڑ کر ( دوست )ٹھیراتے ہوجالا نکہ دہتمھارے دشمن ہیں۔

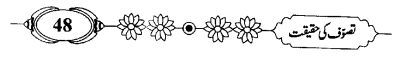
تستیح بخاری میں ابو ہریرہ رہے ہے اوایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا اللہ تعالی کاارشادہے جس نے میرے ولی سے عداوت کی اس نے خود مجھ سے علانیہ جنگ چھیر دی کسی کام میں مجھے اتنا لیس و پیش نہیں ہوتا جتنا اپنے اس مومن بندے کی روح قبض کرنے میں ہوتا ہے جسے موت نالبند ہے کیوں کہ میں اسے تکلیف دینالبند ہیں کرتا، حالانکہ موت اس کے لیے ضروری ہے۔سب سے زیادہ جس چیز سے میرا بندہ مجھ سے قربت حاصل کرسکتا ہے میرے فرائض کی ادائیگی ہے۔میرا بندہ نوافل کے ذریعہ مجھ سے برابرنزدیک ہوتا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں اور جب میں محبت کرنے لگتا ہوں تواس کا کان ہوتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آ تکھ ہوتا ہوں،جس سے وہ دیکھا ہے،اس کا ہاتھ ہوتا ہوں جس سے وہ حملہ کرتا ہے،اس کا یاؤں ہوتا ہوں،جس سے وہ چلتا ہے۔ پس وہ بھوہی سے سنتا ہے، مجھ ہی سے دیکھتا ہ، جھئی سے ملکرتا ہے، جھئی سے جاتا ہے۔"ولی" وَلِسی سے مشتق جس کے معنی بن قرب ونزد كي فيك اى طرح جس طرح "عَدُوّ" - ـ "عَدُوّ" سي شتق ہے-جس کے معنی ہیں بعدو دوری \_پس اللہ کا ولی وہی ہے جواس کے محبوبات ومرضیات میں اس کی موافقت وا طاعت کے ذریعہ اس سے قرب ونز دیکی حاصل کرتا ہے۔ مذكوره بالاحديث مين رسول علي في نوگروه ذكر كي بين مقصدون"اصحاب الیمین' مینی وہ لوگ جو واجبات کے ذریعہ اس کی قربت حاصل کرتے ہیں اور



سابقون المقر بون' اور یہ وہ خوش نصیب ہیں جو واجبات کے بعد نوافل اللہ بھی پورے کرتے اوراس طرح سبقت وقربت کی لا زوال دولت سے مالا مال ہوجاتے ہیں۔سورہ فاطر،واقعہ، (دہر) اور مطفقین میں ان جماعتوں کا ذکر موجود ہے اور اللہ نے خبردی ہے کہ جس شراب سے مقرب ہمیشہ سیراب ہوا کریں گے اس سے اصحاب میں تامیزش کی جائے گی۔

و لی مطلق وہ ہے جوزندگی کے آخری لمحہ تک ایمان وتقوی وصلاح پرمضبوطی سے قائم رہااوراسی پراس جہاں سے رخصت ہوا،لیکن و چخص جوایمان وتقوی رکھتا ہے مُرعلم اللی میں ثابت ہے کہ آخرتک ثابت قدم ندر ہے گا،تو کیاایمان وتقویٰ کی حالت میں وہ اللہ کا ولی قرار دیا جائے گایا کہا جائے گا۔وہ بھی بھی ولی نہ تھا کیوں کہ الله تعالیٰ کواس کا خاتمه معلوم تھا؟اس مسئلہ میں علماء کا دیسا ہی اختلاف ہے جبیبا کہاس ایمان کی صحت میں جس کے بعد کفر ہو۔بعض ایسے ایمان کو سیح قر اردیتے ہیں اوران اعمال پر قیاس کرتے ہیں جو کامل ہونے کے بعد باطل ہوجاتے ہیں اوربعض اسے سرے سے باطل قرار دیتے ہیں اور اس روزہ اور نماز پر قیاس کرتے ہیں، جوغروب سے پااسلام سے پہلے فاسد ہو جائے۔اس مسئلہ میں فقہا ومتکلمین صوفیہ کے دوقول مروی ہیں۔اہل سنت وحدیث اصحاب احمدٌ میں بھی نزاع ہے۔اصحاب ما لک وشافعی اسے شرط بتاتے ہی۔ یہی رائے متکلمین اہل حدیث مثلاً اشعری اورمتکلمین شیعہ میں ے ایک بڑی جماعت کی بھی ہے۔اس نزاع پراس مسلد کی بھی بنیادر کھتے ہیں کہ آیا ولی الله بھی عدواللہ اور عدواللہ بھی ولی ہوجا تا ہے اور آیا جس سے اللہ نے ایک مرتبہ محبت کی اور راضی ہوا کیا اس ہے بھی ناخوش بھی ہوجا تا ہے۔اس طرح جس سے اللہ تعالی ناراض ہوا کیا پھر بھی اس ہے محبت بھی کرتا ہے؟ اس بارے میں بھی علاء کے

🐞 نوافل وواجبات وفرائض ہے مقصود صرف''نمازین' نہیں بلکہ تمام اعمال صالحہ عام اس ہے کہ عبادت ہوں یاحقوق العباد وغیرہ۔



وہی دوقول موجود ہیں جواو پر بیان ہوئے۔

لین تحقیق ہے ہے کہ دونوں قولوں کو جمع کر دیا جائے کیوں علم الہی قدیم اورازلی ہے اوراس میں جو پھے ہے عام اس سے کہ محبت و رضا مندی ہو یا بغض و ناراضی ہرگز بدلنے والانہیں۔ پس جس کے متعلق اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے کہ موت کے وقت ایمان و تقویٰ سے متصف ہوگا تو اس سے اس کی محبت و لایت و رضا مندی ازل وابد میں متعلق ہوگئی۔ اسی طرح جس کے متعلق اللہ تعالیٰ کاعلم ہے کہ موت کے وقت کا فر ہوگا۔ اس سے اس کی نفر سے وعداوت و ناراضی ازل وابد میں متعلق ہوگئی لیکن بایں ہمہ اللہ تعالیٰ اس کا سابق کفر وفت نا پہند کرتا ہے اوراسی بنا پر کہا جا سکتا ہے کہ خودا سے ناپیند کرتا ہے اوراسی بنا پر کہا جا سکتا ہے کہ خودا سے ناپیند کرتا ہے کیوں کہ وہ ان افعال سے فرت کرتا اوران سے نیجنے کا حکم کہ ویتا ہے۔ نیز ایمان و تقویٰ کی قسم سے ان ہی افعال کی ہدایت کرتا ہے، جو اس محف کرتا اور خوش ہوتا ہے، اس سے محبت کرتا اور خوش ہوتا ہے۔ اس سے محبت کرتا اور خوش ہوتا ہے۔

اس کی دلیل سے کہ تمام امت متفق ہے کہ اگر مون مرتد ہو جائے تواس کے سابق ایمان کو نماز ، روزہ جج وغیرہ عبادات کی طرح فاسد قرار نہیں دیا جائے گا جو کمال سے پہلے باطل ہو جاتی ہیں۔ بلکہ ایسی صورت ، میں وہی تھم لگایا جائے گا خوداللہ تعالی نے اپنی کتاب میں فرمایا دیا ہے:

اورفرمایا که:

﴿ لَئِنُ اَشُرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُکَ﴾ (الزمر ٢٥) اگرتوشرک کرے گاتو تیرانمل ضرورضائع جائے گا۔ ﴿ وَلَوُ اَشُرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمُ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الانعام: ٨٨) اگروہ شرک کرتے تو ضروران کے عمل ضائع جاتے۔

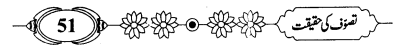
اورا گرایمان اول فاسد قرار دیاجائے تو داجب ہوگا کہ اس کے تمام سابق اعمال بهى غيرمعتر موجائيل يتمام نكاح فاسد ،تمام ذييح حرام اورتمام عبادتيل بإطل قرار دى جائیں حی کا گراس نے کسی کی طرف سے حج کیا ہے تو حج باطل، اگر نماز میں امام رہا ہے تو مقتد یوں کی تمام نمازیں باطل ۔ان کا اعادہ ضروری،اورا گرشہادت دی ہے یا فیصله کیا ہے تو بیشہادت اور فیصلہ دونوں فاسد۔ای طرح کہنا پڑے گا کہ وہ کا فرجس کا ایمان لا نااللہ کے علم میں ثابت ہے اور اس وجہ سے حالت کفر میں بھی اس کامحبوب وولی ہے جب ایمان کے آئے تو اس کے زمانہ کفر کے تمام اعمال عدم محض قرار دے دیئے جائيں۔حالانکہ بید دونوں باتیں کتاب وسنت اور اجماع امت کے طعی خلاف ہیں۔ یں جو کہتا ہے کہ ولی اللہ وہی ہے جوموت کے وقت ایمان وتقوی سے متصف ہےتواس کاعلم خودولی اور دوسروں کے لیے بہت مشکل ہےاور جوکہتا ہے کہ ہر متقی' مومن ولی اللہ ہوسکتا ہے تو اس کاعلم خود ولی اور دوسروں کے لیےنسبٹا آ سان ہے۔ کیکن پیلم بھی بہت کم حاصل ہوتا ہے بنا ہریں اس بات میں کسی فیصلہ و حکم کی جرأت درست نہيں، البتہ جس كى ولايت ونجات نص سے ثابت ہے۔ مثلاً عشره مبشره وغیرہ تو عامہ اہل سنت ان کی ولایت ونجات کی شہادت دیتے ہیں۔رہےوہ ہزرگ جنصي امت ميس لسان صدق كامر تبه حاصل ہے اور تمام مسلمان ان كى مدح وثناير شفق ہیں تو ان کی ولایت کی شہادت کے متعلق اہل سنت میں اختلاف ہے کیکن اولی یہی معلوم ہوتا ہے کہ ان کی ولایت شلیم کی جائے ، بیتھم عام حالات کا ہے کیکن خواص امت بھی اللہ کے بخشے ہوئے کشف کے ذریعہ بعض اوگوں کا انجام معلوم کر سکتے ہیں اور کہد سکتے بیں کے فلاں ولی ہے یانہیں۔ مگر کشف کا معاملہ ایسانہیں ہے جس کی عام تقدیق واجب ہو کیوں کہ بسااوقات اس میں علطی بھی ہوجاتی ہے۔صاحب کشف سمحساب ككشف موكيا حالاتكه فقيقب مين ومحض ايك ظن موتاب اورحق سيكوسول



دوراوریہ کچھ بھی عجیب نہیں۔ اصحاب مکاشفات ومخاطبات بھی بھی اسی طرح وہم اور فلطی کاشکار ہوجاتے ہیں، جس طرح اہل علم واستدلال کواجتہاد میں ٹھوکر لگتی ہے۔ اس لیے سب لوگوں پر عام اس سے کہ اصحاب کشف ہوں یا اصحاب نظر واجب ہے کہ کتاب اللہ وسنت رسول اللہ بھٹ کو مضبوطی سے پکڑیں، اپنے مواجید و مشاہدات و آراء ومعقولات کو کتاب وسنت کی کسوئی پر پر کھیں اور اس سے بے نیاز ہو کر صرف اپنی ذات پر بھر وسہ نہ کرلیں چنا نچہامت محمد یہ بھٹ کے سید المحدثین المخاطبین المہمین اپنی ذات پر بھر وسہ نہ کرلیں چنا نچہامت محمد یہ بھٹ کے سید المحدثین المخاطبین المہمین مساسلے دخود بار ہا ایسے حالات و واقعات پیش آجاتے تھے جنھیں آپ رسول اللہ بھی بھاور ہوجاتے تھے۔ ظاہر ہے اگر حضرت عمر پھی جیسے جلیل القدر ولی سامنے رکھنے پر مجبور ہوجاتے تھے۔ ظاہر ہے اگر حضرت عمر پھی جیسے جلیل القدر ولی سامنے رکھنے پر مجبور ہوجاتے تھے۔ ظاہر ہے اگر حضرت عمر پھی جیسے جلیل القدر ولی سامنے رکھنے پر مجبور ہوجاتے تھے۔ ظاہر ہے اگر حضرت عمر پھی جیسے جلیل القدر ولی سامنے رکھنے پر مجبور ہوجاتے تھے۔ ظاہر ہے اگر حضرت عمر پھی جیسے جلیل القدر ولی کتاب وسنت کے اتباع ہے۔ مستغنی نہ ہو سکتے تھے تو پھراورکون ہوسکتا ہے؟

بنابرین تمام نوع انسانی پر رسول کے اتباع واطاعت تمام ظاہری و باطنی امور میں واجب کردی گئی ہے اورا گرابیا نہ ہوتا کہ کسی کے پاس اللّٰہ کی طرف سے ایس خبرین آیا کرتیں جنھیں کتاب وسنت پر پر کھنے کی ضرورت نہ ہوتی تو وہ بلا شبہ اپنے دین وطریقہ میں رسول وی سے مستغنی ہوتا لیکن صورت واقعہ اس کے بالکل مختلف ہے۔ گمراہ اور منافق ہی اس فتم کا خیال کر سکتے ہیں کہ بعض لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جو خصر کی موٹی النگائی کے ساتھ ہی حالا مکہ جو کوئی موٹی النگائی کے ساتھ ہی حالا مکہ جو کوئی میاعتا در کھے کا فر ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

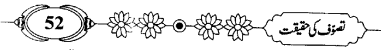
﴿ وَمَا آرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكُ مِنُ رَّسُولٍ وَّلاَ نَبِي إِلاَّ إِذَا تَمَنَى اللهُ مَا يُلُقِى الشَّيُطَانُ ثُمَّ اللهُ مَا يُلُقِى الشَّيُطَانُ ثُمَّ اللهُ مَا يُلُقِى الشَّيُطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ اَيَاتِهِ ﴿ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (العج: ۵۲) تَمَ سَے بِہلے ہم نے جتنے رسول اور نبی بھیج جب انھوں نے آرزوکی ، شیطان نے ان کی آرزو میں القا کردیا۔ پس الله شیطان کے القا کودورکر شیطان کے القا کودورکر



دیتا ہے۔ پھر اپنی آیوں کو مشحکم کر دیتا ہے۔ اللہ جاننے والا' حکمت والا ہے۔

اس آیت کے بموجب اللہ نے صرف این نبیوں اور سولوں کے لیے ذمہ لیا ہے کہ انھیں شیطان کے القاسے محفوظ رکھے گا، لیکن محدث یا ولی کے لیے تو اس کا ذمہ نبیں لیا۔ بلا شبا بن عباس افر غیر ہ بعض صحابہ بیر آیت یوں پڑھا کرتے تھے ، ﴿ وَ مَا اَرْسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رَسُولِ وَ لاَ نَبِی ''وَلاَ مُحَدَّثِ '' اِلَّا اِذَا تَمَنَی اَلْقَی اَرْسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رَسُولِ وَ لاَ نَبِی ''وَلاَ مُحَدَّثِ '' اِلَّا اِذَا تَمَنَی اَلْقَی اَرْسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رَسُولِ وَ لاَ نَبِی ''وَلاَ مُحَدَّثِ '' اِللّا اِذَا تَمَنَی اَلْقَی الشّی طَانُ فِی اُمُنِیّت ہے ۔ النے ﴾ لیکن اس قراءت میں بھی (واللہ اعلم ) محمل ہے کہ نیا القاء شیطان محدث شامل نہ ہو کیوں کہ نے کہ میں اور وہ بھی صرف تبلیغ شریعت میں کہ جس مخصوص ہے، اس لیے کہ تنہاوہی معصوم ہیں اور وہ بھی صرف تبلیغ شریعت میں کہ جس میں شیطان کا القا ہونا درست نہیں ۔ باقی رہے اور لوگ تو کسی کا بھی معصوم ہونا ضروری منہیں ۔ اگر چہوہ اولیاء اللہ ہونے کے لیے میں معموم ہونا ضروری کیوں کہ اولیاء اللہ ہونے کے لیے میں معموم ہونا فروی کہ اولیاء اللہ ہونے کے لیے میں بھی قابل معافی غلطی نہ کریں۔ بلکہ علی الاطلاق ترک مِعائر میں کہ بھی ان کے لیے شرط نہیں بلکہ ترک کہا بڑھی کہ وہ کو بھی جس کے بعد تو بہ وشرط نہیں، جھی ان کے لیے شرط نہیں بلکہ ترک کہا بڑھی کہ وہ کو بھی جس کے بعد تو بہ وشرط نہیں، چنا نچے قرآن میں ہے:

﴿ وَالَّذِی جَآءَ بِالصِّدُقِ وَ صَدَّقَ بِهِ اُولِیْکَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ۞لَهُمُ مَّا یَشَآءُ وَنَ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَلَیْکَ جَنْزَآءُ الْمُحُسِنِیْنَ ۞ لِیُکَقِرَاللهُ عَنْهُمُ اَجُوهُمُ بِاَحُسَنِ الَّذِی کَانُوا عَنْهُمُ اَجُوهُمُ بِاَحُسَنِ الَّذِی کَانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ (الزمر:٣٣ تا ٣٥) یعْمَلُونَ ﴾ (الزمر:٣٣ تا ٣٥) چوچائی کولایا اورجس نے اس کی تقدیق کی وہی متی ہیں، ان کے رب جوسیائی کولایا اورجس نے اس کی تقدیق کی وہی متی ہیں، ان کے رب کے ہاں ان کے لیے وہ سب ہے جووہ چاہیں گے۔ یہ نیک کرداروں کا بدلہ ہے تاکہ اللہ ان کے سب سے بدر عمل کودورکر دے اور اضیں ان کے سب سے بدر عمل کودورکر دے اور اضیں ان کے سب سے بدر عمل کودورکر دے اور اضیں ان کے سب سے بدر عمل کودورکر دے اور اضیں ان کے سب سے اچھے عمل کا بدلہ دے۔



بس الله تعالى نے انھيں ايك طرف 'متقى' و ارديا ہے اور متقى ہى اولياء الله ہوے ہیں کیکن باوجوداس کےوہ گناہ کرتے ہیں اورلیے گفِرَ اللهُ عَنْهُمْ اَسُواَ الَّهٰ یُ عَـمِلُوا (البزمر :۳۵)وہان کے بدترین اعمال بھی معاف کردیتا ہے۔اس مسئلہ میں تمام الل علم وایمان متفق بین اوراگر کیچه خلاف بے تو غالی روافض اور امثال روافض کا ہے جومشائخ میں حد درجہ غلو کرتے ہیں، چنانچہ روافض کا اعتقاد ہے کہ ائمہ اثناعشرہ غلطی اور گناہ سے معصوم ہیں، بلکہ انھوں نے اسے اینے مذہب کی ایک اصل قرار دیا ہے۔اس طرح مشائخ میں غلو کرنے والے بھی کہتے ہیں ولی محفوظ ہے اور نبی معصوم' صرف لفظ کااختلاف ہے ورنہ مغنی ایک ہیں۔ پھران میں سے بعض زبان سے پیمیں کہتے مگر عملاً طریقہ وہی رکھتے ہیں جواس عقیدہ والوں کا ہے۔ کہ شیخ یاولی نفلطی کرسکتا ہے نہ گناہ بلکہ بیدونوں گروہ غلو کرتے کرتے اپنے امام یا شیخ کو نبی کے درجہ تک بلکہ اس سے بھی زیادہ برمھا دیتے ہیں ۔ حتیٰ کہ اس میں الوہیت کے صفات بھی داخل سرنے سے نہیں ڈرتے کیکن واقعہ یہ ہے کہ بیتمام گمراہیاں جاہلیت کی گمراہیاں ہیں اور نصرانیت کی گمراہیوں کی ہمسری کرتی ہیں ۔نصاری نے حضرت مسیح اور احبار و رہبان میں جوغلو کیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے اسے قرآن میں بخت ندموم قرار دے کر ہمارے لیے عبرت بنادیا ہے۔رسول اللہ عظی نے صاف صاف فرمادیا ہے۔ لَا تَشْطُرُونِي كَمَا أَطُوتِ النَّصَارِي عِيسَى أَبِنَ مُويَمَ فَإِنَّمَا أَنا عَبُدُ فَقُولُوا عَبْدُاللهُ وَ رَسُولُهُ ﴿ (بخارى و مسلم) مجصاس طرح نه بوهاؤجس طرح نصارئ نيسلى بن مريم كوبوهاياميس تو صرف ایک بندہ ہوں پس (جھے) کہواللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کا رسول۔

#### 000000

### فقراء

رہے فقراء جن کا ذکر کتاب اللہ میں وارد ہے تو ان کی دونشمیں ہیں۔ مستحقین صدقات اور مستحقین فی مستحقین صدقات کا ذکراس آیت میں ہے:

﴿ إِنْ تُبُدُوا الْحَدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ ، وَ إِنْ تُخُفُوهَا وَ تُؤْتُوهَا الْفُقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢٤١) الْفُقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢٤١) الرّتم خيرات ظاهر كرواجي بهاورا كراس جهيا وَاور فقيرول كود دوتو

اورفر مایا:

وةتمھارے لیے بہتر ہے۔

﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَاءِ وَالْمَسَاكِيْنِ ﴾ (التوبه: ٢٠) خيراتين فقراء ومساكين تخ ليه بين -

قرآن میں جہاں جہاں صرف ' فقیر' یا صرف' مسکین' کالفظ آتا ہے جیسے آیت ﴿ اِطْعَامُ عَشَوَةِ مَسَاکِیْنَ ﴾ (المآئدة ٤٨) تو دونوں لفظوں سے ایک ہی قتم کے لوگ مراد ہوتے ہیں قر جب دونوں ایک ساتھ ذکر کیے جاتے ہیں تو ان سے مقصودا لگ الگ لوگ ہوتے ہیں لیکن بہر حال دونوں سے غرض ایک ہی ہے یعنی وہ عتاج جونہ فی روزی رکھتے ہیں ، نہ کمانے کی قدرت جس مسلمان کی بھی بی حالت ہووہ مسلمانوں کے جملہ صدقات کا مستحق ہے۔ فقہا میں ان مسائل کے بعض فروع میں اختلاف ہے جواہل علم سے خفی نہیں۔

ان کے برخلاف''انٹیا'' ہیں جن پرصدقہ حرام ہے۔ان کی بھی دوقسمیں ہیں ایک وہ لوگ ہیں جن پرز کو ہ واجب ہے۔اگر چہ جمہورعلاء کے نزد یک ز کو ہ بھی ان لوگوں پر بھی واجب ہوجاتی ہے جن کے لیے خودز کو ہ لینا جائز ہے اور دوسرے وہ لوگ ہیں جن پرز کو ہ واجب نہیں۔ دونوں گروہوں کے پاس بھی ان کے ضروری مصارف کے بعد پچھڑ کے رہتا ہے ان کے متعلق قرآن میں ہے: ﴿ يَسْمُلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ﴿ قُلِ الْعَفُو ﴿ ﴿ وَالبَقِرِهِ : ٢١٩) وه يوجِهِ مِن كياخر ج كرين، كهوزا كدا زضرورت مال -

اور کھانے عیش دیا ہے۔ اس طرح ایک طرف بیلوگ ' 'غین' ہیں کیوں کہ دوسروں سے اور کھانے عیش دیا ہے۔ اس طرح ایک طرف بیلوگ ' 'غین' ہیں کیوں کہ دوسروں سے مستغنی ہیں اور دوسری طرف ' فقیر' ہیں کیوں کہ اتنائیس رکھتے کہ صدقہ دیے کیں۔ اور بیہ جو کہا گیا کہ فقراء اغنیا ہے آ دھے دن پہلے جنت میں پہنچ جا کیں گواس لیے کہ ایک پاس زا کہ مال نہیں کہ جس کی آ مدنی وٹر چ کا حساب کتاب دینا ہو۔ لاہذا ہروہ شخص جس کے پاس کھاف سے زیادہ نہیں ، ان فقیروں سے ہوسکتا ہے جو مال لاہذا ہروہ شخص جس کے پاس کھاف سے زیادہ نہیں ، ان فقیروں سے ہوسکتا ہے جو مال داروں سے پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔ لیکن اس سے بی لازم نہیں آتا کہ علی الاطلاق فقراء اغنیاء سے افضل ہیں۔ کیوں کہ مال دار اپنا مال رضا الہی میں صرف کرتے ہیں تو جنت میں داخل ہونے کے بعد ممکن ہے کہ ان فقراء سے جو پیش قد می کرتے ہیں تو جنت میں داخل ہونے کے بعد ممکن ہے کہ ان فقراء سے جو پیش قد می صدیقین ، سابقین فقراء سے (جو ان سے کم رتبہ ہیں) بلائز اع سبقت لے جا کیں۔ صدیقین ، سابقین فقراء سے رجو کھا کہ اغنیاء عبادات بدنیے میں ان کے برابر ہو گھا اور عبادات مالیہ میں ان سے بازی لے گھا تو کہا:

ذَهَبَ اَهُلُ الدُّثُورِ بِالْاُجُوْرِ۔ مال دارتمام ثواب کے گئے۔

اس پرجواب ملا۔

﴿ ذَلِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ ﴾ (الجمعة: ٣) يوالله كافضل ہے جس پر چاہے كرے۔

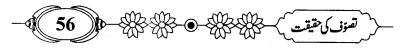
یہ ہے مراد کتاب وسنت میں فقیراور فقراء سے نہ دہ جو گمراہ بیان کرتے ہیں پھر تمام فقراء کا جنتی ہونا بھی ضروری نہیں کیوں کہ مال دار د ں کی طرح روحانیت میں ان کے بھی در ہے ہیں۔ بعض سابقین ہیں ، بعض مقتصدین اور بعض ظالِمِیُنَ لِاَنْفُسِهِمُ فریقین مومن صدیق بھی ہیں اور منافق زندیق بھی اس لیے کسی جماعت پر کوئی عام حکم لگاناروانہیں۔

متاخرین کے عرف میں صونی کی طرح فقیر بھی سالک الی اللہ کا نام ہے۔ پھران میں بعض لفظ صوفی کو ترجیح دیتے ہیں اور بعض فقیر کو کیوں کہ ان کے نزدیک صوفی وہ ہے جس نے تمام علائق منقطع کر لیے ہیں اور ظاہر میں واجبات کے علاوہ اپنے تئیں کسی چیز سے مقید نہیں رکھا۔ لیکن پیفظی اختلافات ہیں اور تحقیق سیسے کہ دونوں لفظوں سے وہ ی معنی مراد ہیں جو 'محمود'' صدیق ولی یا صالح وغیرہ الفاظ کے ہیں جو کتاب وسنت میں وارد ہیں اور وہی حکم رکھتے ہیں جو شریعت نے مقرر کردیا ہے۔

رہے وہ مباحات جنھیں فضیلت سمجھا جاتا ہے اور جوحقیقت میں کوئی خاص فضیلت نہیں یاوہ امور جن سے دنیا میں قدرومنزلت بردھتی ہے تو ان سے امتیاز حاصل کرنا یا انھیں دوسروں کی امداد کرنا کوئی بڑی چیز نہیں۔ کیوں کہ شریعت میں بیعام اور معمولی بات ہے الا یہ کہ مباح کومستحب قرار دے لیا جائے۔ تو اس کا حکم دوسرا ہے۔ لیکن وہ امور جوشریعت میں مکروہ ہیں۔ مثلاً برعت و فجورتو ان سے آلودہ ہونا ہر حالت میں ناجا کرزاور ان سے دوسروں کورو کناوا جب ہے جیسا کہ شریعت کا حکم ہے۔

### اولياء كےالقاب

رہے وہ اساء والقاب جواکش عابدوں زاہدوں اورعوام کی زبانوں پرجاری ہیں مثلاً غوث (جس کے متعلق دعویٰ ہے کہ مکہ میں ہوگا) چاراو تاد، سات قطب، ۴۸ ابدال، تین سونجاء، تو بیا ساء نہ کتاب الله میں وارد ہیں اور نہ نبی بھی کے متعلق ایس منقول ہیں نہ اسناد صحح سے، نہ ضعیف محمل سے، البتہ 'ابدال' کے متعلق ایک منقطع الا سناد شامی حدیث حضرت علی سے مرفو عامروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: إِنَّ فِيهِم مُ وَمِعْ مُن وَ مُحلاً اللهُ عَلَيه وَسلم مَن فَر مُایا: إِنَّ فِيهِم مُن اللهُ عَلَيه وَسلم مَن وَمُل اللهُ ال



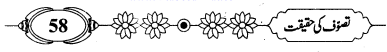
مَـكَـانَـه' رَجُلاً (ان میں شامیوں میں )ابدال ہیں، جبان میں کوئی مرتا ہےاللہ اس کی جگہ دوسر ہے کو بدل دیتا ہے ) پھر بیا ساءاس نز تبیب کے ساتھ کلام سلف میں موجو ذہیں اور نہاس ترتیب ومعنیٰ ہےان مشائنے کے کلام میں وارد ہیں جنھیں امت میں قبول عام حاصل ہے۔وہ اپنی موجودہ صورت میں صرف مشائخ متوسطین کے ہاں ملتے ہیں۔ بیاورا یسے ہی بہت سے امور ہیں جوا کثر مناخرین پر مشتبہ و گئے ہیں کیوں کہان میں حق و باطل بری طرح مل جل گئے ہیں'ان میں ایک حصہ حق کا ہے جس کا قبول کرنا ضروری ہے اور ایک باطل کا ہے جسے رد کر دینا جا ہیے مگر اکثر لوگ افراط یا تفریط میں پڑ گئے ہیں، چنانچہایک گروہ نے باطل حصہ دیکھ کر بوری بات کی تکذیب کر دی اور دوسرے گروہ نے حق دیکھ کر پورے طور پرتصدیق کر دی ، حالانکہ جا ہے یہ تھا کہ جن کی تصدیق اور باطل کی تکذیب کی جاتی ۔ بیرحالت بھی اس نبوی پیشین گوئی کی تصدیق ہے جس میں کہا گیا ہے کہ ہدامت الکی امتوں کے نقش قدم پر چلے گی -اہل کتاب کی اگلی امتوں نے بھی اسی طرح حق کو باطل سے ملا دیا تھااوریہی وہ تحریف و تبدیل ہے جوان کے دین میں واقع ہوئی اوراس وجہ سے پرانے دین بدلتے رہے۔ بھی تنبدیل وترمیم کے ذریعہ اور بھی ابطال ونننج کے ذریعہ۔

کین ید ین بھی منسوخ ہونے والانہیں۔البتہ اس میں ایسے لوگ پیدا ہوں کے جواس کے اندر تح بیف وتبدیل و کذب و کتمان کے ذریعہ تی کو باطل سے ملادیں کے مرضرور ہے کہ اللہ تعالی ایسے لوگ بھی پیدا کرتار ہے جورسول بھی کی جانشنی کا فرض ادا کر کے خلق پر ججت قائم کریں گے۔وین کو اہل غلو کی تح بیف، باطل پر ستوں کے افتر اءاور جاہلوں کی تاویل سے پاک کریں گے ﴿ لِیُسْجِفَقُ الْسَحَقُ وَیُسْطِلَ الْبُاطِلَ وَ لَوْ کُوهَ الْمُجُومُونَ ﴾ (الانفال آ)

پس بی اساء والقاب اس تعداد وتر تیب درجات کے ساتھ ہرز مانہ میں حق نہیں بلکہان کاعموم واطلاق صاف طور پر باطل ہے کیوں کے مومن بھی کم ہول گے اور عمی زیادہ ۱ن میں بھی سابقون المقر بون کی تعداد کم ہوگی اور بھی بڑھ جائے گ<sup>ی</sup>۔ پھرایک جگہ ہے دوسری جگہ نتقل بھی ہوں گے ۔ کیوں کہ مومنین ومتقین واولیا ءاوران میں ہے جنھیں سابقون المقر بون کا درجہ ملا ہےان کے لیے بیضروری نہیں کہ ہمیشہ ایک ہی مقام پررہیں اوراپنی جگہ سے نہلیں اورعملاً بیوا قع بھی ہو چکا ہے۔ چنانچیخور رسول الله ﷺ جب مبعوث ہوئے تو مکہ میں صرف چند ہی آ دمی ایمان لائے جو شروع میں سات ہے بھی کم تھے پھر چالیس ہے کم تھے، پھرستر ہے کم تھے، پھر تین سو ہے کم تھے۔پس معلوم ہوا کہ موشین اولین کی لغدادا تی بھی نتھی جتنی بیلوگ ان اساءو القاب کےساتھ بیان کرتے ہیں اور ظاہر ہے کہان میں کفار ومشر کین کا شار نہیں ہو سکتا۔ مکہ کی زندگی کے بعدرسول اللہ ﷺ اور صحابہ ﷺ نے مدینہ کو ہجرت کی ،کون مدينه؟ وه جودار بمجرت وسنت ويُصرت تقا\_مستقر نبوت تقيا، مقام خلافت تقيا، و بين خلفائے راشدین:ابوبکروعمروعثمان وعلی (ﷺ) کی بیعت منعقد ہوئی ( گوحضرت علیٰ بعد میں باہر چلے گئے ) پس بقول ان کے''غوث'' مکہ ہی میں کیوں کر ہوسکتا ہے، جب کہ بیخلفاءراشدین مدینہ میں تھے اپنے زمانہ میںسب سے افضل تھے اور مکہ میں کوئی شخص بھی ان سے بلندر تبہ نہ تھا۔

پُٹر اسلام دنیا کے ایک سرے سے دوسرے سرے تک پھیلا اور مونین صادقین اولیاءاللہ اُم تقین بلکہ صدیقین السابقین المقر بین ہرز مانہ میں موجود تھے۔نہ صرف تین سو،نہ صرف تین ہزار بلکہ اسے جن کا شار بجز اللہ کے کوئی نہیں کرسکتا۔ جب خیر القرون ختم ہو گئیں تو قرون خالیہ میں بھی اولیاء اللہ اُمتقین بلکہ سابقین بکثر ت موجودر ہے جن کی تعداد کو صرف تین سومیں محدود کرنے والا دانستہ یا نا دانستہ ان پڑ للم

، غوث اورغیاث کہلانے کا مستحق بجز اللہ کے اور کوئی نہیں ہوسکتا ، وہی قادر وقو ی غیاث استغیثین ہے۔ وہی غوث اُمنکو بین ہے سی کے لیے جائز نہیں کہاہے چھوڑ کرکسی



ماسواسے استغاثہ کرے، نہ مقرب فرشتہ ہے، نہ نبی مرسل کی ہے۔ اور جوکوئی میہ کہتا ہے کہ زمین والوں کی دعا ئیں، مرادی، منتیں، پہلے تین سو نجاء کے پاس پہنچی ہیں اور وہ انھیں ستر کے سامنے نے جاتے ہیں اور بیستر چالیس ابدال کے سامنے اور ابدال سات قطب کے سامنے اور قطب چاراو تا د کے سامنے اور وہ فوٹ کے سامنے وراجرال سات قطب کے سامنے اور قطب چاراو تا د کے سامنے وہ فوٹ کے سامنے والیا تھی جھوٹا ہے، گراہ ہے، مشرک ہے۔ مشرکوں کی حالت اللہ نے یہ بیان کی ہے:

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الطُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ عَ ﴾ (بني اسرآئيل:٢٤)

جب شمیں سمندر میں تکلیف پہنچی ہے اللہ کے سواجے پکارتے ہوگم ہو جاتا ہے۔

اور فرمایا:

﴿ اَمَّنُ يُجِينُ الْمُضَطَّرُ إِذَا دَعَاهُ ﴾ (المل ٢٢) لا چارو بِسَ کی دعاءکون سنتا ہے جب وہ اسے پکارتا ہے۔ پس بید کیوں کرممکن ہے کہ مومن اپنی حاجتیں اتنے واسطوں سے اس علام الغیوب تک پہنچا ئیں حالانکہ وہ فرما تا ہے:

جب بچھ سے میرے بندے ،میری بابت سوال کریں تو میں قریب ہوں پکارنے والے کی پکارسنتا ہوں ، پس چاہیے کہ میرے تھم کو قبول کریں اور مجھ پرایمان لائیں تا کہ بھلائی پائیں۔

خلیل اللہ ابراہیم النکلینی لل نے اہل مکہ کے لیے دعا ء کرتے ہوئے یہی

حقیقت بیان فرمائی ہے:

﴿ رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعُلَمُ مَا نُخُفِى وَ مَا نُعُلِنُ ﴿ وَ مَا يَخُفَى عَلَى اللهِ مِنْ شَيْءٍ فِى اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ شَيءٍ فِى الْآمِنِ وَ لاَ فِى السَّمَآءِ ٥ الْحَدُمُدُ لِللهِ الَّذِي وَهَبَ لِينَ عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيْلَ وَ إِسْحُقَ ﴿ إِنَّ رَبِّى لَسَمِيعُ اللَّعَآءِ ﴾ (ابراهيم:٣٩،٣٨)

اے ہمارے رب ، تو جانتا ہے اسے جوہم چھپاتے اور ظاہر کرتے ہیں ، اللہ سے زمین و آسمان میں کوئی چیز بھی مخفی نہیں ہے۔ تمام ستائش ہے اس اللہ کے لیے جس نے مجھے بڑھاپے میں اساعیل واکل بخشے ،میرارب دعاء سننے والا ہے۔

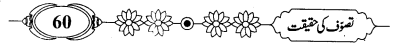
اور خاتم انتبین حضرت محمر بھی نے اپنے اصحاب رضی اللہ عنہم کو بار بار تنبیہ کرتے ہوئے فرمایا:

اَزْبَعُوْا عَلَى اَنْفُسِكُمُ فَإِنَّكُمُ لاَ تَذْعُوْنَ اَصَمَّ وَ لاَ غَائِبٌ وَإِنَّمَا تَدُعُوْنَ اَصَمَّ وَ لاَ غَائِبٌ وَإِنَّمَا تَدُعُوْنَهُ ۚ اَقُرَبُ اِلَى اَحَدِكُمُ مِنُ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ لَا اللهِ اَحَدِكُمُ مِنُ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ لَا اللهِ اَحَدِكُمُ مِنُ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ لَا اللهِ اَحَدِكُمُ مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ لَا اللهِ اَحَدِكُمُ مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ لَا اللهِ الل

قابو میں رہو۔تم کسی بہرے اور غیر موجو د کونہیں پکارر ہے ہو، بلکہ سمیع و بصیر کو پکارتے ہو، جسےتم پکارتے ہو، وہتمھاری سواری کی گردن سے بھی زیادہ تم سے قریب ہے۔

یہ بہت وسیج باب ہے اور تمام مسلمانوں نے پوری طرح جان لیا ہے کہ ان کی اور ان کے مشاکخ کی حاجتیں براہ راست اللہ تعالی کے حضور میں پہنچ جاتی ہیں اور یہ کسی کے مشارخ بیں کہ اپنے اور اس کے مابین ظاہر میں یا باطن میں کوئی واسطہ یا وسیلہ قرار دے ، کیوں کہ اللہ تعالی مخلوق کی مشابہت سے برتر و اعلیٰ و منزہ ہے۔

# احمد: ۲/۴ مم، فتح البارى : ۹/۲ و ۵، صحيح مسلم: ۲۰۷۱



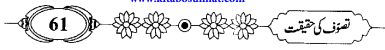
وہ معاذ اللہ جباروں اور بادشاہوں کی طرح نہیں کہ اپنے در پر دربان اور مخبر کھڑے کرے اس کا در ہمیشہ کھلا ہے اور اس کی نظریں دلوں کی گہرائیاں تک دیمیے رہی ہیں۔

اور بیاعقاد روافض کے اعتقاد کی قتم ہے ہے کہ ہر زمانہ میں ایک امام معصوم کا ہونا ضروری ہے جوتمام مکلفین پر جحت ہوادر جس کے بغیر ایمان کامل نہیں مگرساتھ ہی بیجی کہتے ہیں کہ وہ امام ایک بچے تھا اور حیار سوچالیس سال پہلے ایک غار میں بیا کرا لیاغائب ہوا کہ اب اس کا کوئی پتانشان نہیں ملتا۔ جولوگ اولیاء اللہ میں بیم مراتب قائم کرتے ہیں اس لحاظ ہے وہ ایک حد تک روافض سے مشابہ ہیں۔ بلکہ بیم تر تیب وتعداد سے رقعداد بعض وجوہ سے اسا عیلیہ وفصیر بیروغیرہ گراہ فرقوں کی تر تیب وتعداد سے مشابہ ہے جواٹھوں نے سابق ، ثانی ، ناطق ، اساس ، جسد وغیرہ کی اصطلاحوں میں قرار دی ہے کہ جس کی کوئی بنیا ونہیں۔

رہے او تا دہ تو بعض صوفیہ کے ہاں یہ لفظ ملت ہے، چنانچہ کہتے ہیں فلاں او تا د
میں سے ہے اور مطلب یہ ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے ذریعہ مخلوق کے دلوں میں دین
وایمان اسی طرح مضبوط کرتا ہے جس طرح اس نے زمین او تا د ( میخ مراد پہاڑ ) کے
ذریعے مضبوط کر دی ہے ، مگر اس میں بھی کسی خاص عد دیا جماعت کی تخصیص نہیں بلکہ
ہراس شخص پر اس کا اطلاق ہوسکتا ہے کہ جس کی بیصفت ہو ۔ پس ہروہ انسان جس کے
ذریعہ مخلوق میں علم وایمان کی مضبوطی ہوتی ہے بمنز لہ ادتاد عظیمہ و جبال را سخہ
اور جوابیا نہ ہوا اس کا حکم دوسرا ہے ، لیکن او تا دکوچاریا اسی طرح کے کسی عدد سے محدود
کرنا درست نہیں ۔ دراصل لوگوں نے منجموں کی تقلید میں انھیں چار قرار دیا ہے ۔ منجم
کرنا درست نہیں ۔ دراصل لوگوں نے منجموں کی تقلید میں انھیں جارقرار دیا ہے ۔ منجم

قطب دابدال، شخ طريقت وغيره

ر مالفظ ' قطب' تو وہ بھی صوفیہ کے کلام میں ملتا ہے ، کہتے ہیں فلاں قطب



ہے، گراس میں بھی کسی خاص تعداد کی قیر نہیں۔ ہروہ خص جس پردین کا یا دنیا کا معاملہ ظاہر میں یاباطن میں موقوف ہواس معاملہ کا قطب ہے۔ عام اس سے کہ وہ معاملہ اس کے اپنے گھر کا ہویا گاؤں یا شہر کا یا اس کے دین کا یا دنیا کا ۔ ظاہر میں ہویا باطن میں۔ ظاہر ہے اس بارے میں بھی سات یا کم زیادہ کی کوئی قیر نہیں، کیول کے ممکن ہے کس زمانہ میں دویا تین شخص اللہ کے نزد کی مساوی درجہ کے ہول اور بیضروری نہیں کہ ہر معاملہ میں صرف ایک ہی یا جار ہی شخص ایسے پائے جائیں جودنیا بھرسے افضل ہوں کیکن قطبوں میں وہی شخص محمود ہے جوصلاح دین کا قطب ہونہ کہ صرف صلاح دنیا کا۔ صوفیہ کے عرف میں قطب کے بی معنی ہیں۔

اسی طرح لفظ بدل وابدال بھی بہت سے صوفیہ کے کلام میں آیا ہے۔ رہی صدیث مرفوع إِنَّ فِیُهِمُ اللهُ اللهُ عَیْنَ رَجُلاً کُلَّمَا مَاتَ رَجُلُ اَبُدَلَهُ اللهُ مَدِیث مرفوع إِنَّ فِیُهِمُ الاَبُدللَ اَرْبَعِیْنَ رَجُلاً کُلَّمَا مَاتَ رَجُلُ اَبُدَلَهُ اللهُ مَکَانَهُ وَجُلاً کُلَّمَ اللهُ سِنْ اللهُ اللهُ مَکَانَهُ وَجُلاً مُکَلام بوی اللهِ اللهُ ا

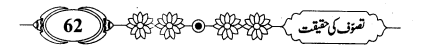
تَمُرُقُ مَارِقَةٌ عَلَى حَيْرِ فِرُقَةٍ مِنَ الْمُسُلِمِينَ يَقْتُلُهُمُ اَوْلَى الطَّائِفَتِينَ بِالْحَقِدِ المُ

مسلمانوں کے سب سے اچھے گروہ پر ایک مارق پھی جماعت خروج کرے گی جسے وہ قبل کرے جو طرفین میں زیادہ حق پر ہوگا۔

العان عندي و ين عارج موفي والى الماعت (بيان اللمان س ١٤٩)

<sup>4</sup> حلية الاولياء، حاص ٨ \_ ياور ب ابدال سے متعلق كوئى الك حديث بعى سيح تبيس ب تفصيل ك في ملاحظ فريائي سلسلة الاحاديث الضعيف والموضوعة ،علامدالبانى ج٢ص ١٣٣٩، ١٣٣٩ \_

<sup>🕸</sup> صحیح مسلم، کتاب از کو قاصدیث: ۱۵۰ بنن الی دا و د، صدیث: ۱۳۷۷، مند احمد جسام سام ، ۹۷ م



اہل شام نے امیر المومنین علی رفی ہے جنگ کی۔ امیر المومنین اور آپ

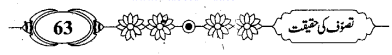
کے ساتھی اولی بالحق تھے اور اس طرح اہل شام سے افضل تھے۔ پھر اس جنگ میں شرکت کرنے والے صحابہ میں حضرت علی کے ساتھ صحابہ شل عمار و سہیل بن صنیف وغیرہ معاویہ کی طرف کے صحابہ مشلا عمر و بن العاص سے افضل تھے۔ اگر چہ سعد بن ابی وقاص رفی وغیرہ جضوں نے جنگ سے پر ہیز کیا۔ طرفین کے صحابہ سے افضل تھے۔ بنا ہریں کیوں کر تسلیم کیا جا سکتا ہے کہ ابدال جو افضل خلق ہیں سب کے سب شام میں ہوں اور کہیں نہ پائے جا کیں۔ یہ قطعاً باطل ہے، با اشبہ شام اور اہل شام کے لیے میں موں اور کہیں نہ پائے جا کیں۔ یہ قطعاً باطل ہے، با اشبہ شام اور اہل شام کے لیے محداور میں فضائل آئے ہیں اور جو اپنی جگہ پر شابت ہیں مگر اللہ نے ہرچیز کے لیے ایک حداور میں فضائل آئے جس سے تجاوز کرنا خلاف وائش ہے۔ گفتگو ہمیشہ علم اور انصاف کے ساتھ ہوئی چا ہیے۔ نہ اٹکل اور نا انصافی سے، کیوں کہ دین میں جوکوئی بغیر علم کے ساتھ ہوئی چا ہیے۔ نہ اٹکل اور نا انصافی سے، کیوں کہ دین میں جوکوئی بغیر علم کے ساتھ ہوئی چا ہیے۔ نہ اٹکل اور نا انصافی سے، کیوں کہ دین میں جوکوئی بغیر علم کے گفتگو کرتا ہے اللہ کے اس قول میں واضل ہے۔

﴿ وَ لَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴿ ﴿ ﴿ رَبِي السِ آئيل ٣١٠) اس چيز كے پیچے نہ چل جس كا تجھے كھام ہيں۔

اور

﴿ وَأَنُ تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَالاَ تَعُلَمُونَ ﴾ (البقرة: ١٩١) به كتم الله كنام پروه با تين كهوجن كم تعلق تنصي علم نهيل -اور جوعدل وانصاف چيوژ كر تفتگو كرتا ہے الله كاس قول سے باہر ہے: ﴿ يَا يُنْهَا الَّذِيْنَ امْنُواْ كُونُواْ قَوَّامِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلْهِ ﴾ (السآء: ١٣٥) ايمان والو! عدل كوخوب قائم كرنے والے اور اللہ كے گواہ بنو۔

ایمان والو! عدل کوخوب قائم کرنے والے اور اللہ کے کواہ بنو اور ﴿ وَإِذَا قُلُتُمُ فَاعُدِلُو ا ﴾ (الانعام: ۱۵۲) جب کہو تو انصاف کی کہو۔

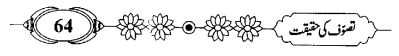


﴿ لَقَدُ اَرُسَلُنَا رُسُلِنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَالْوَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ ؟ ﴿ (المُحْدَيد: ٢٥) مَم نَ الْبِي رسول نشانيول كَسَاتِه بَيْجِ اوران كَسَاتِه كَابِ اور ميزان نازل كى تاكدلوگ انساف سے دہيں۔

جن لوگوں کے یہاں اول کی اصطلاح رائے ہے اس سے انھوں نے چھو معانی مراد لیے ہیں۔ 'ابدال' بیس کی آئع ہے اور ان کی اصطلاح میں ابدال کو انڈال اس لیے کہتے ہیں کہ جب ان میں سے کوئی مرجا تا ہے تو اللہ اس کی جگہ دوسرے لیے بدل دی ہیں کہ جب ان میں سے کوئی مرجا تا ہے تو اللہ اس کی جگہ دوسرے لیے بدل دی ہیں کہ جب ابدال نے اپنے اخلاق واعمال وعقائد کی برائیاں حسنات سے بدل دی ہیں ۔لیکن ظاہر ہے میصفت چالیس یا کم زیادہ سے خصوص نہیں اور نہ کسی ایک سرز مین کے باشندوں میں محدود ہو سکتی ہیں ۔اسی قسم کے معانی نجاء کی اصطلاح میں بھی مراد لیے جاتے ہیں ۔

ان اصطلاحوں کوعلی الاطلاق نہ تسلیم کرنا چاہیے، نہ بالکل رد کر دینا چاہیے کیوں
کہ ان کے معانی میں بعض معانی درست ہیں ادر بعض غلط اور کتاب دسنت واجماع
سے باطل ہیں۔ مثلاً بعضوں نے غوث کے معنی یہ بیان کیے ہیں کہ اللہ اس کے واسطہ
سے انسانوں کوروزی و تنگی اور تکلیف ومصیبت میں مدد ونصرت کرتا ہے، حالا نکہ بیہ
خیال اسلام کے خلاف اور نصار کی کے عقیدہ کے مشابہ ہے جودہ اس باب کے متعلق
رکھتے ہیں کہ جس کا کہیں کوئی چانہیں یا امام منتظر کے عقیدہ کی طرح ہے جواب سے
چارسوچالیس سال پہلے غارمیں جا کرغائب ہوگیا۔

جوکوئی پیکہتا ہے کہ مخلوق کو صرف چالیس ابدال کے ذریعہ روزی اور مددماتی ہے صرح وہموں میں پڑا ہے۔ روزی اور کامیا بی کا مدار اسباب پر ہے جن میں سب سے قوی سبب مومن مسلمانول کی دعاء، نماز اور اخلاص ہے اور یہ چالیس یا کم زیادہ میں محدود نہیں جیسا کہ شہور حدیث میں مروی ہے کہ سعد بن ابی وقاص ﷺ نے عرض میں محدود نہیں جیسا کہ شہور حدیث میں مروی ہے کہ سعد بن ابی وقاص ﷺ نے عرض



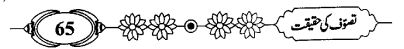
كى يارسول الله ﷺ:

ٱلرَّجُلُ يَكُونُ حَسامِيَةَ الْقَوْمِ اَيَسْهَـمُ لَهُ مِثْلَ مَا يَسُهَمُ لِـضُعَفَائِهِـمُ؟ فَقُلُ يَسسَعُـدُ وَهَلْ تُنْصَرُونَ وَ تُرُزَقُونَ إِلَّا بَضُعَفَائِكُمُ بِدُعَائِهِمُ وَ صَلاَتِهِمُ وَ اَنُحلاَصِهِمُ-

وہ مخض جو جنگ کی صفوں میں ہے اسے بھی اتنا ہی حصہ ملے گا جتنا کمزوروں اور لا چاروں کو؟ فرمایا: اے سعد شمیں جو کچھ فتح اور رزق ملتا ہے وہ تمھارے کمزوروں ہی کی وجہ سے ملتا ہے۔ ان کی دعاء نماز اور اخلاص کی وجہ ہے۔

﴿ فَاَمَّا الْإِنْهَانُ إِذَا مَا ابْتَلاَ أُورَبُّهُ ۚ فَاكُرَمْهُ ۚ وَ نَعَمَهُ ۗ لَفَيَقُولُ رَبِّى اللَّهِ الْفَيَقُولُ رَبِّى اللَّهِ الْفَالَّالَ اللَّهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ ۚ فَيَقُولُ رَبِّى الفَعِر: ٥ اتا ١٤) ﴿ لَا لَكُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَقَهُ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا

انمان کار حال ہے کہ جب اس کارب اے آ زما تاہے، پس اے ان تار است و تاہے ہیں اے اس کارب نے مجھے معزز کیا ہے اور جب اس



پرامتحان کی راہ سے رزق تنگ کرتا ہے تو کہتا ہے میرے رب نے جھے ذلیل کیا، ہرگزنہیں ۔

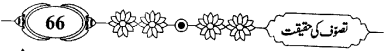
## کیاولی احیا نک غائب ہوجاتے ہیں؟

اولیاءوا نبیاءومرسلین میں کوئی ایسانہیں ہوا جو ہمیشہ لوگوں کی نظروں سے غائب رہتا ہو بلکہ بیتو ولیم ہی بات ہے جیسی حضرت علیؓ کے متعلق گراہ کہتے ہیں کہ آپ بادلوں میں ہیں بایہ کہ محمہ بن حفیہ رضوی پہاڑ میں ہیں بایہ کہ محمہ بن الحسن سامرا کے غار میں ہیں بایہ کہ حاکم بامر اللہ فاطمی المقطم پہاڑ میں ہیں۔ یا یہ کہ ابدال رجال الغیب ' کون لبنان میں چھے بیٹھے ہیں۔

سیاوراس میسم کے تمام اقوال محض کذب و بہتان ہیں۔ بلاشبہ بھی کسی کسی محض کے تن میں خرق عادت ہوتا ہے اوروہ لوگوں کی نظر سے دہمن کے ڈریا کسی اوروجہ سے مخنی بھی ہوجا تا ہے لیکن علی الاطلاق دعویٰ کرنا کہ بیلوگ عمر بحر عائب رہتے ہیں۔ قطعا باطل ہے۔ ہاں اگراس سے مقصو دیہ ہے کہا ہے قبلی نور باطنی ہدایت اورانوارواسرارو امانت ومعرفت اللی میں مجویت کی وجہ سے ولی دنیا میں ہونے کے باوجود دنیا والوں امانت ومعرفت اللی میں مجویت کی وجہ سے ولی دنیا میں ہونے کے باوجود دنیا والوں سے غائب رہتا ہے یا یہ کہاس کی صلاح و ولایت کو ربھروں سے خفی رہتی ہے تو یہ درست اورام داقع ہے۔ اللہ اور اس کے اولیاء کے مابین بہت سے اسرارا یہ ہوتے ہیں جنوبیں اکثر لوگ نہیں جانے۔

## خاتم الاولياء

لفظ غوث کاعلی الاطلاق بطلان ہم بیان کر چکے ہیں جس میں غوث عرب ای طرح لفظ خاتم الاولیاء بھی ایک بیم منی اور باطل لفظ ہے۔ سب سے پہلے جس خص نے بیلفظ استعال کیاوہ جمہ بن علی انتخاب التر ندی ہے۔ ایک خاص گروہ نے بیلقب اختیار کرلیا ہے اور اس کا ہر فرد



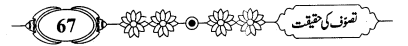
خاتم الاولیاء ہونے کا دعویٰ کرتا ہے۔مثلا ابن حمویہ اور ابن العربی وغیرہ۔ یہی نہیں بلکہ ساتھ سے دعویٰ بھی کیا جاتا ہے (معاذ اللہ) بعض اعتبارات سے ہم رسول اللہ ﷺ سے بھی افضل ہیں اور یہ تمام کفریہ دعویٰ محض اس لالح میں کہ خاتم الانبیاء (ﷺ) کی مندریاست مل جائے۔

حالاتکہ پہلوگ خت غلطی اور گراہی پر ہیں۔ خاتم الانبیاء کی گوسب سے افضل اس لیے کہا گیا ہے کہ نصوص و دلائل ثبوت میں موجود ہیں۔ برخلاف اولیاء کے جنصیں یہ بات حاصل نہیں۔ اس امت میں سب سے افضل و ہاولیاء ہیں جومہا جرین و انصار میں سابقون الاولون ہیں اور اس امت کے نبی کے بعد سب سے افضل ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما ہیں اور اس کے زمانوں میں سب سے افضل و ہ زمانہ ہے جس میں اس کے نبی کی بعث ہوئی۔ پھروہ زمانے ہیں جو بعد میں آتے گئے۔ رہا خاتم الاولیاء تو اگر واقعی اس کی کوئی حققیت ہے تو وہ آخری مومن متی ہے جو اس دنیا میں باتی رہ جائے لیکن وہ نہ تو خیر الاولیاء ہوگا اور نہ افضل الاولیاء کیوں کہ خیر الاولیاء وافضل الاولیاء کیوں کہ خیر الاولیاء وافضل الاولیاء الوبیاء کیوں کہ خیر الاولیاء وافضل الاولیاء نظوع ہوا کہ دیم رضی اللہ عنہما ہیں کہ (انبیاء کے بعد ) جن سے افضل پر بھی سورج نہ طلوع ہوا کہ ذخر وب ہوا اور نہ بھی ہوگا۔

# قلندرى\_\_صوفيه كى ايك شم

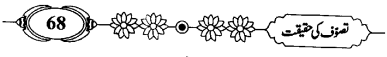
رہے بدداڑھی منڈ نے قلندرتو جاہل و گراہ ہیں صلالت و جہالت کے جسے
ہیں' ان میں سے اکثر اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ کفر کرتے ہیں' نماز وروزہ کو
واجب نہیں جانے ۔ جو پچھاللہ اور رسول بھی نے حرام کیا ہے اسے حرام نہیں سجھتے ۔
دین حق کونہیں مانے بلکہ ان میں سے بہت سے یہودونصاری سے بھی زیادہ کا فر
ہیں ۔ وہ نہ اہل ملت ہیں' نہ اہل سنت ۔ ممکن ہے ان میں کوئی مسلمان بھی ہولیکن
ہیر حال یا مبتدع و گمراہ ہے یافاسق و فاجر ہے ۔ جوکوئی یہ کہتا ہے کہ قلندر عبد نہوی میں
موجود تھا'مفتری و کذا ہے ۔

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



اس فرقہ کی اصلیت یہ بیان کی گئی ہے کہ شروع میں ایرانی صوفیوں کی ایک جماعت تھی جواداء فرائض و واجبات اور اجتناب محرمات کے بعد راحت قلب کی جبتو ومل میں رہتی تھی (ابوحفص سروردی نے اپنے ''عوارف' میں بیان کیا ہے) مگر بعد میں اس نے واجبات ترک کردیاور ملامتیہ فرقہ کی طرح ظاہر میں محرمات کا ارتکاب کیا کہ اپنی نیکیاں چھپا تا اور ظاہر کی حالت ایسی رکھتا ہے کہ اس کی موجود گی میں اس کے صلاح وتقو کی کا خیال نہیں کیا جا سکتا۔ یہاں تک بھی غنیمت تھا کیوں کہ ایسی حالت اور بدتر ہو گئی اور اس فرقہ کے لوگ سراسر مکروہات میں پڑھئے بھر معاملہ اور آگے بڑھا۔ ان کی ایک جماعت فواحش و منکرات و محرمات میں پڑھئے بھر معاملہ اور آگے بڑھا۔ ان کی دیے اور یہ خیال کربیٹھی کہ اس طرح ملامتیہ فرقہ میں داخل ہوگئی۔ واقعی یہ لوگ اپنے محرف اس خیال میں بالکل سے بیں کیوں کہ ''ملامیہ'' بن کروہ دنیا و آخرت میں اللہ کی طرف سے ملامت وخواری کے سختی ومورد ہو گئے ہیں۔

ان سب كوتعزير و تنبيه واجب اوراضي اس ملعون شعار سے روكنا ضرورى ہے ۔ صرف انہى كونبيں بلكہ ہراس شخص كوجو بدعت و فجو ركا ارتكاب كر ب يا لوگوں كى اعانت كر ب اس شم كے تمام نام نها دناسك فقيه عابد فقير زاہد متكلم فلسفى اوران كے معين و مددگار بادشاہ امراء كتاب محاسب اطباء اہل ديوان عوام سب كے سب معين و مددگار بادشاہ امراء كتاب محاسب اطباء اہل ديوان عوام سب كے سب مدايت اللى اور دين حق سے خارج ہيں كہ جسے دب كر اللہ نے اپنے رسول كو باطنا و ظاہراً معوث كيا۔ يہى حكم ان لوگوں كا ہے جواع تقادر كھتے ہيں كہ شيخ طريقت رزق ديتا كاہراً معوث كيا۔ يہى حكم ان لوگوں كا ہے جواع تقادر كھتے ہيں كہ شيخ طريقت رزق ديتا ہے امدادوا عانت كرتا ہے۔ بدايت بخشا ہے مشكلات ميں دشكيرى كرتا ہے يا جوشخ كى عبادت كرتے ہيں اس سے دعا ما نگتے ہيں اسے جدہ كرتے ہيں يا اسے رسول الله صلى عبادت كرتے ہيں اللہ علیہ عنی اللہ يقين كرتے ہيں كہان كاوہ شيخ رسول كاتباع ہے مستغنى ہے۔ سويہ تمام كے تمام غار ہيں۔ اگرا ہے كہان كاوہ شيخ رسول كاتباع ہے مستغنى ہے۔ سويہ تمام كے تمام غار ہيں۔ اگرا ہے كہان كاوہ شيخ رسول كاتباع ہے مستغنى ہے۔ سويہ تمام كے تمام غار ہيں۔ اگرا ہے كہان كاوہ شيخ رسول كاتباع ہے مستغنى ہے۔ سويہ تمام كے تمام غار ہيں۔ اگرا ہے كہان كاوہ شيخ رسول كاتباع ہے مستغنى ہے۔ سويہ تمام كے تمام غار ہيں۔ اگرا ہے



مسلک کاا ظہار کریں اورا گر چھیا ئیں تو منافق ہیں ۔

اس زمانہ میں ان لوگوں کی کثرت وشوکت ان کے اہل حق ہونے کی دلیل نہیں کیوں کہان کا بیتمام عروج محض اس وجہ ہے ہے کہا کثر مما لک میں دعاۃ علم و ہدایت کی قلت ہے حضور اقد س صلی الله علیہ وسلم کے نقش قدم پر چلنے والوں میں کمی آ گئی ہے۔ اکثر لوگوں کے اعمال کتاب وسنت کے مطابق نہیں ہیں۔ حالانکہ کتاب و سنت ہی ہدایت کی شناخت کا ذریعہ ہے اور بہت سے ایسے بھی ہیں جن کے کان اب تک حق کی صداؤں ہے بالکل نا آشناء ہیں کیکن اہل ایمان کو مایوس نہیں ہونا چاہیے۔ ایسے زمانے میں انسان کواس کے لیل ایمان پر تواب ماتا ہے اور ارحم الراحمین اس محض کے لیے جس پر ججت قائم نہیں ہوئی وہ باتیں معاف کر دیتا ہے جوان لوگوں کومعاف نہیں ہوسکتیں جن پر جحت قائم ہو چکی ہوجیہا کہ حدیث مشہور میں ہے کہ فرمایا: يَــُاتِــىُ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لاَ يَعُرِفُونَ فِيُهِ صَلْوةٌ وَ لاَ صَيَامًا وَلاَ

حَجًّا وَّ لاَ عُمُورَةً إِلَّا الشَّيْخَ الْكَبِيْرِ وَالْعَجُوزَ الْكَبِيْرِ يَقُولُلُونَ اَدُرَكُنَا ابْنَائَنَا وَهُمْ يَقُولُونَ لاَ اِلسَّهَ اِلَّا اللهُ -

لوگوں پرایک زمانداییا آئے گا کہوہ نہ نماز جانیں گے ندروزہ' جج' نہ عمرہ بجز بوڑھوں ور بردھیوں کے جو کہیں گے ہم نے اپنے بر رگوں کو لا اللہ الله کہتے سا

اس يرحضرت حذيف بن اليمان يصوال كياكيا: " لا يغنى عنهم لا اله الا الله ( لا الله الا الله عد أصي كوكي فائده ند دوكا ) فرمايا: تنجيهم من النار تنجيهم من النار' تنجيهم من النار أنفيس دوزخ سے بچائے گا' دوزخ سے بيائے گا۔ دوز خسے بيائے گا۔

اصل اس باب میں بیہ ہے کہ ہروہ قول جو کتاب باست یا اجماع احت سے كفر فابت ہاں پرولیل شرعی کی وجہ سے كفر كا تھم لگایا جائے اور بیاس ليے كدا يمان صرف ان احکام سے ماخوذ ہے جواللہ اور اس کے رسول سے ہم کو پنچے ہیں اور جن میں لوگوں کے لیے اپنے ظنون و اوہام کی بنا پر خیال آ رائیاں جائز نہیں ہیں گر ساتھ یا در کھنا چاہیے کہ ہر کفریہ قول کے قائل پر کافر ہونے کا حکم نہ لگایا جائے گا۔ یہاں تک کہ اس کے حق میں کفر کی شرطیں ثابت اور موانع دور ہوجا ئیں۔ مثلاً اگر کوئی تازہ نو مسلم صحرا کا رہنے والا بدو کہد دے کہ شراب یا سود حلال ہے یا اللہ اور رسول کا کلام س کرا نکار کر بیٹے کہ یہ قرآن یا حدیث نہیں ہے جیسا کہ سلف میں بعض لوگ کسی کسی بات کا انکار کر دیا کہ یہ قرآن یا حدیث نہیں ہے جیسا کہ سلف میں بعض لوگ کسی کسی بات کا انکار کر دیا مسئلہ میں شک کرنے تھے۔ یہاں تک کہ اس کی صحت معلوم ہوجائے اور جیسا کہ بعض صحابہ بھی کسی مسئلہ میں شک کرنے تھے۔ (مثلاً رویۃ اللی وغیرہ مسائل) یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریا فت کرتے ۔ یا جیسا کہ ایک شخص کی حکایت مروی ہے کہ اس نے کہا کہ جب میں مروں تو جھے آگ میں جلا دینا اور میری خاک سمندر میں اللہ صافح کی نظر سے گم ہوجاؤں وغیرہ اقوال تو گوہ کفر ہیں گران کا قائل کا فرنہیں۔ یہاں تک کہ جست قائم ہوجائے جیسا کہ اللہ نے فرمایا ہے:

﴿ لِنَا لَا مِنْ اللہ عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ خَدْ الرُّ سُلُ مِنْ خَالُ اللّٰہ اللہ عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ خَدْ الرُّ سُلُ مَنْ فَولَ کُونُ لِلنَّاسِ عَلَی اللّٰہ خُدِ اللّٰہ سُلُ کہ اللّٰہ اس کے کہ اس کہ کہ جست قائم ہوجائے جسیا کہ اللہ نے فرمایا ہے:

(النسآء: ١٧٥)

تا کہ رسولوں کے بعدلوگوں کے لیے اللہ کے سامنے کوئی عذر باتی نہ رہے۔ اور جیسا کہ ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے اس امت کے خطاء ونسیان کو اس کے حق میں معاف کر دیا ہے۔ اس استفسار کے اصولی مسائل پر ہم دوسری کتابوں میں مفصل بحث کر چکے ہیں۔ یہ جواب اس سے زیادہ تفصیل کا متحمل ہے۔

#### نذرنيازاورمنت ماننا

رہا قبور یا اہل قبور یا پرستاران قبور کونذر پیش کرنا عام اس سے کہ انبیاء کی قبریں ہوں یا اولیاءوصالحین کی تو وہ نذر حرام باطل اور بتوں کی نذر سے مشابہ ہے۔ عام اس سے کہ تیل کی ہو یا موم بتیوں کی یا کسی اور چیز کی۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا

لَعَنَ اللهُ زُوَّارَاتِ الْقُبُورِ وَالْمُتَّخَذِيْنَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجِ اللَّهِ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجِ اللَّهِ وَالول قَرول بِرِجانے والول اوران کومنجدیں قرار دینے اور چراغ جلانے والول براللّه کی لعنت ہے۔

اورفرمایا:

لَعَنَ اللهُ الْيَهُو وَ وَالنَّصَارِى إِتَّخَذُوا قُبُورَ آنبِيائِهِمُ مَسَاجِدَ اللهُ الْيَهُو وَ وَالنَّصَارِى إِتَّخَذُوا قُبُورَ آنبِيائِهِمُ مَسَاجِدَ اللهِ يَهِودونَّارِي لِاللهُ كَالَعَت كَانْمِياء كَاقْرُول وَسَجِدْ وَارْدِ عَلَيا اللهُ اللهُ

اورفرمایا:

تمام ائمہ دین مفق ہیں کہ قبروں پر مساجد کا بنانا پر دول کا لٹکا نا ان سے یہ کہ اسا ان کے زد کیسونا چاندی رکھنا ناجا کز ہے اور اس قتم کے مال کا تھم یہ ہے کہ اسے لے کر مسلمانوں کے قومی کا موں میں صرف کر دیاجائے۔اگر اس کا کوئی معین مستحق نہ

وصال ہے پانچے دن پہلے فرمایا تھا 🔻 🗱 رواہ ما لک فی الموطا

<sup>🐞</sup> رواه ابوداؤد والتريذي والنسائي والحائم من حديث ابن عياس بلفظ زائرة

ہو پھراس پر بھی سب کا اتفاق ہے کہ وہ تمام مسجدیں گرادی جائیں جو قبروں پر بنائی گئی ہیں۔خواہ وہ کسی کی بھی قبر پر کیوں نہ ہوئ کیوں کہ اسباب بت پرستی میں ایک بہت بڑا سب ہے۔فرمایا:

﴿ وَقَـالُـوُا لاَ تَـذَرُنَّ الِهَتَكُمُ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدَّا وَّلاَ شُوَاعًا لاَوَّ لاَ يَغُوثُ وَقَالُوا كَا يَعُوثُ وَيَعُولُ اللهِ اللهُ اللهُ

علماء سلف کی ایک جماعت کا خیال ہے کہ ودسواع ویغوث وغیرہ صالح لوگوں کے نام ہیں۔ جب وہ مرگئے تو لوگوں نے نام ہیں۔ جب وہ مرگئے تو لوگوں نے ان کی جھی عبادت کرنے گئے نیز ائمہ کا اتفاق ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

مَسُ نَـذَرَ أَنُ يُسطِعِ اللهَ فَنُسُطِعُسه وَ مَـنُ نَذَرَ أَنُ يَعْصِي اللهَ فَـلاَ يَعُصِيْهِ ـ الله

جس نے اللہ کی اطاعت کے لیے منت مانی ، اطاعت کرے اور جس نے اللہ کی نافر مانی نہ کرے۔
اللہ کی نافر مانی کے لیے مانی ہر گزنا فر مانی نہ کرے۔
لیکن اس پر کفارہ نمین ہے۔ جیسا کہ حدیث میں وار دہے۔
لا نَذَرَ فِی مَعْصِیَةِ وَ کَفَّارِتُهُ \* کَفَّارَةُ لَهُ مَعْمِینِ۔

الله نَذَرَ فِی مَعْصِیةِ وَ کَفَّارِتُه \* کَفَّارَةُ لَهُ مَعْمِینِ۔
معصیت میں نذر نہیں ہے اور اس کا کفارہ شم کا کفارہ ہے۔

لیکن بعض ایسی نذر ماننے والے پر کوئی کفارہ بھی واجب نہیں تھہراتے اور صرف تو ہو استغفار کو کافی سمجھتے ہیں۔ بہتریہ ہے کہ جتنی نذر مانی ہواسی قدر جائز ومشروع کاموں میں صرف کردیا جائے۔مثلاً اگر روشنی کی نذر ہے تو اس کا تیل مساجد کی روشنی

<sup>🗱</sup> بخاري و احمد و السنن الاربعه عن عائشة 🌣 احمد و اصحاب سنن عن عائشة

میں صرف کردے۔ اگر نفذکی نذر ہے تواسے غریب مسلمانوں کی اصلاح حال میں لگا دے خواہ وہ غریب مسلمان خود پیریا پیر کے عزیز ہی کیوں نہ ہوں۔ بیتیم عام ہے، کسی قبر سے رجوع کرنا جائز نہیں۔ نہ سیدہ نفیسہ کی قبر سے اور نہ نفیسہ سے بروں کی قبر سے عام اس سے کہ صحابہ ہوں۔ مثلًا طلحہ وز بیر وغیرہ جن کی قبریں بھرہ میں ہیں یا حضرت سلمان فارسی جوعراق میں فن ہیں یا اہل بیت ہوں مثلًا وہ قبریں جوحضرت علی اور ان کے خاندان امام حسین میں وغیرہ کی طرف منسوب ہیں یا صالحین ہوں۔ مثلًا معروف کرخی ،احمد بن ضبل وغیرہ کی قبریں۔

ر کے اور جوکوئی میداعتقادر کھتا ہے کہ قبروں کی نذر مانے سے کسی قسم کا بھی کوئی نفع یا تواب حاصل ہوتا ہے تو وہ گمراہ اور جاہل ہے کیوں کہ حدیث سیح میں ہے کہ نبی صلی

إِنَّهُ لاَ يَاتِي بِنَحْيُرٍ وَ إِنَّمَا يُسْتَخُوَجُ بِهِ مِنَ الْبَخِيلَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اوراس سے پیم بھی میں ہوتا صرف بخیل سے مال نکلوانے کا ذریعہ ہے۔

دوسرى روايت ميس ہے:

إنَّمَا يَلُقِى إِبُنَ ادَم إلَى الْقَدُرِ ـ ابن آ دم تقدير كرما من ذال دياجا تا ہے۔

جب اطاعت کی نذرکا بیحال ہے تو معصیت کی نذرکا کیا حال ہوگا۔

پس جو شخص بیاعتقادر کھے کہ قبروں سے منت مانتا' اللہ سے مرادیں حاصل کرنے کا ذریعہ ہے یااس سے مصائب دور ہوتے ہیں، رزق کھلتا ہے جان و مال و ملک کی حفاظت ہوتی ہے تو وہ کا فر بلکہ مشرک ہے اور اس کا قبل شرعاً واجب ہے۔ یہی حکم ان لوگوں کا بھی ہے۔ جو قبروں کے علاوہ دوسروں کے متعلق بیاعتقا در کھتے ہیں

الله صحيح بسخارى، كتساب الايمان والنذور ش اي منهوم كى كم احاديث بي، الفاظ قدر مي مخلف مسلم، كتاب النذر، باب النهى عن النذر - صريث (٢٢٩،

خواہ وہ کیسے ہی بڑے مانے جاتے ہوں۔

﴿ قُلِ ادُعُوا الَّذِينَ زَعَمُتُمُ مِّنُ دُونِهِ فَلاَ يَمُلِكُونَ كَشُفَ السَّرِّ عَنْكُمُ وَلاَ تَحُويُلاً ٥ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدُعُونَ يَبْتَغُونَ الْسَذِينَ يَدُعُونَ يَبْتَغُونَ الْسَذِينَ يَدُعُونَ يَبْتَغُونَ اللّٰي رَبِّهِمُ الْمُوسِيلَةَ اَيُّهُمُ اَقُرَبُ وَ يَرُجُونَ رَحُمَتَهُ وَ يَخَافُونَ عَذَابَهُ ١ اللّٰ عَذَابَ رَبّكَ كَانَ مَحُذُورًا ﴾

(ہنتی اسرآئیل:۵۲ –۵۵)

كهدد يهارواني جن كوالله كعلاوه تم خيال كيه بيشي بو، وه ندتم سي برائى دوركر سكة بين اورنه بدل سكة بين - بدلوگ جنس بكارت بين وه خود بى اور سكة بين اور سكة بين اور سكة بين اور كاوسيله تلاش كرت بين اور اس كى رحمت كى اميد كرت بين اور اس كعذاب سے وُرت بين - اس كى رحمت كى اميد كرت بين اور اس كعذاب سے وُرت بين - اس كى رحمت كى اميد كرت بين اور اس كعذاب سے وُرت بين - اس كَا وَلَا فِي اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

کہہ دیان لوگوں کو جنس تم اللہ کے سوا خیال کر بیٹھے ہو، وہ آسانوں میں نہ زمین میں ایک ذرہ کے بھی مالک ہیں نہان کی پچھٹر کت ہے اور نہان میں سے کوئی ان کا پشت پناہ ہے اس کے ہاں شفاعت فائدہ نہیں دیتی الا یہ کہ جس کے لیےوہ اجازت دے۔

﴿ اَللّٰهُ الَّـٰذِى خَـلَقَ السَّـمُواتِ وَالْاَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا فِى سِتَّةِ اَيَّـَامٍ ثُـمَّ اسْتَوَاى عَلَى الْعَرُشِ \* مَـالَـكُمْ مِّنُ دُوْنِهِ مِنْ وَلِيّ وَ لاَ شَفِيْع \* اَفَلاَ تَتَذَكَّرُوْنَ ﴾ (السجدة: ٣)

وہ اللہ بی ہے جس نے آسانوں اور زمین کواور جوان کے مابین ہے چھ دن میں پیدا کیا۔ پھرعرش پر قائم ہواتے مھارے لیے اس کے علاوہ نہ کو کی

دوست ہے، نہ فیع کیانہیں سمجھتے۔

﴿ وَ قَالُ اللهُ لاَ تَتَجِدُوا إِلْهَيْنِ اثْنَيْنِ النَّيْنِ اللَّهُ وَالِلهُ وَاحِدٌ اللهِ وَاللهُ وَاحِدٌ ا فَايَّاىَ فَارُهَبُونِ ﴾ (النحل: ٥١)

عیانی صرحبون ﴾ ﴿ ورمعبود نه بناؤ وه تو معبود واحد ہے پس مجھی ۔ اور اللہ نے فرمایا ہے۔ دومعبود نه بناؤ وه تو معبود واحد ہے پس مجھی ۔ سے ڈرو۔

قرآن مجید کتب ساوی اورتمام انبیاء صرف اس کیے مبعوث کیے گئے کہ اللہ وحدہ لاشریک لہ کی پرستش کی جائے اور اس کے ساتھ کوئی معبود نہ بنایا جائے۔شرک کے لیے بیضروری نہیں کہ معبود باطل اللہ کا بالکل ہم رتبہ سمجھا جائے۔ بلکہ مخلوق ومصنوع کو بھی معبود بنانا شرک اور اللہ کی نظر میں شخت مبغوض ہے۔ چنانچے مشرک بین عرب بھی اپنے معبودان باطل کو مخلوق سمجھتے تھے۔ مگر یا وجود اس کے مشرک قرار پائے وہ اپنے تلبیہ معبودان باطل کو محلوق تھے۔ مگر یا وجود اس کے مشرک قرار پائے وہ اپنے تلبیہ (لبیک کہنا) میں کہا کرتے تھے۔

لَّبَيْكَ لَا شَــرِيْكَ لَكَ إِلَّا شَــرِيُكًا هُو لَكَ تَـمُـلِكُـهُ وَمَا مَلَكُــرصحيح مسلم كتاب الحج باب التلبية)

اے رب! میں حاضر ہوں ، تیرا کوئی شریک نہیں بجز ایک شریک کے اور وہ بھی تیرا بی ہے، تو اس کاما لک ہے اور اس کی ملکت کاما لک ہے۔ اسی طرح نبی ﷺ نے خصین الخز اع سے دریافت کیا:

يَ ا حَصِيْنُ كُمُ تَعُبُدُ؟ قَالَ اَعُبُدُ سَبُعَةُ الِهَةِ : سِتَّةٌ فِي الْآرُضِ وَوَاحِدٌ فِي السَّمَآءِ قَالَ فَمَنُ ذَالَّذِى تَعُبُدُه لَا يُرِعُبَتِكَ وَ رَهُبَتِكَ ؟ قَالَ الَّذِى فِي السَّمَآءِ قَالَ يَا حَصِيْنُ فَأَسُلِمُ حَتَٰى اعْلَمْكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهِنَّ فَلَمَّا اَسُلَمَ قَالَ قُلِ اللَّهُمَّ الْهَمْنِيُ رُشُدِى وَقِنِي شَرَّ نَفُسِى اللهُ عَلَيْ

🐠 سنن الترندي: ۳۳۸۳

اے حصین، کتنوں کی عبادت کرتے ہو؟ کہاسات معبودوں کی عبادت کرتا ہوں ا چھز مین پر ہیں اور ایک آسمان میں فرمایا اپنے لا کچ اور خوف میں کس کی عبادت کرتے ہو؟ کہا جوآسان پر ہے فرمایا: اے حصین پس اسلام لا ، تا کہ میں تجھے چند ایسے کلے سکھا دوں جن سے اللہ تجھے نفع پہنچائے گا۔وہ اسلام لے آیا۔ فرمایا: کہؤ اے اللہ مجھے میری ہدایت الہام کراور مجھے میرے شرہے محفوظ رکھ۔

## ناجنا گانا-حال کھیلنا

اور جوکوئی یہ کہتا ہے کہ انبیاء وطائکہ سیٹی اور تالی پسند کرتے ہیں تو وہ جھوٹا ہے،
انبیاء و طائکہ نبیس بلکہ ابلیس اور اس کی ڈریات یہ چیز پسند کرتے ہیں اسے سننے آتے
ہیں۔ ان گراہوں پر اتراتے اور ان میں اپنی عبیث روح پھو تکتے ہیں جیسا کہ طبر انی
وغیرہ نے ابن عباس سے حدیث مرفوع میں روایت کیا ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:
اِنَّ الشَّیْسُطَانَ قَالَ یَا رَبِّ الْجَعَلُ لِّی بَیْشًا قَالَ بَیْشُکُ الْحَمَّامُ

إِنَّ الشَيْطَانِ قَالَ يَا رَبِ اجْعَلَ لِي بِيتًا قَالَ بَيْتُكَ الْحَمَّامِ قَـالَ اِجْعَلُ لِي قُرُانًا قَالَ قُرُانُكَ الشِّعْرَ قَالَ اجْعَلُ لِي مُؤَذِّنًا قَالَ مُؤَذِّنُكَ الْمِزُمَارِ - #

شیطان نے کہا: اے رب میرے لیے گھر مقرر کر دے۔ فرمایا تیرا گھر حمام ہے۔ کہا: میرے لیے قرآن مقرر کر دے، فرمایا: تیرا قرآن شعر ہے۔ کہا: میرے لیے مؤذن مقرر کردے، فرمایا: تیرامتوذن باجاہے۔ نیز اللّٰہ نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے:

﴿ وَاسْتَفْرِزُ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِلْهُمْ بِصَوْبَكَ ﴾

(بنی اسو آلیل ۲۳)

اوران میں ہے جس کو برکا سکھا پی آ واز سے برکا تا ہے۔

🗱 المعجم الكبيرللطبراني :٣/١١٢/٣ ، ذم الهوى، ابن الجوزي ص ١٥٥

سلف کی ایک جماعت نے اسکی تفییر میں کہا ہے کہ شیطان کی آواز گانا ہے۔ یہ درست ہےاوراس میں گانے کےعلاوہ وہ تمام آوازیں بھی داخل ہیں جولوگوں کو فی سبیل اللہ سے ہٹانے کے لیے بلند کی جائیں۔حدیث میں ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّـمَا نُهِيُتُ عَنُ صَوْتَيُنِ اَحُمَقَيُنِ فَاجِرَيْنِ صَوْتَ لَهُو وَلَعِبِ وَمَـزَامِيْـرِ الشَّيُـطَـانِ وَ صَـوْتَ لَـطُمِ خُدُودٍ وَ شَقَّ جُيُوبٍ وَ دَعَآء بِدَعُوى الْجَاهِلِيَّةِ ذَاتَ الْمُكَاءِ وَالتَّصْدِيَّةُ ـ \*

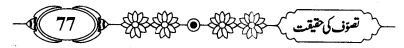
مجھے دو احتقانہ فاجرآ وازوں سے منع کیا گیا ہے: لہولعب اور شیطانی باجوں کی آ واز سے اور منہ پیٹنے، گریبان پھاڑنے اور تالیوں اور سیٹوں والی جاہلیت کی پکار (عبادت) کی آ واز سے۔

شیطان ان گمراہوں پر پچھاں طرح چھا جا تا ہے کہوہ گانا سنتے سنتے مست ہو جاتے اور ناچنے کودنے لگتے ہیں۔

ان معاملات ہیں اسرار و حقائق ﷺ ہیں جنسیں اہل بصائر ایمانیہ و مشاہد ایقانیہ ہی مشاہدہ کر سکتے ہیں کیکن شریعت کی راہ بالکل روش اور صاف ہے جس کسی نے اس کا اتباع کیا اور بدعت کی بھول بھیوں سے اجتناب کیا، ہدایت یاب اور دنیا و آخرت کی فلاح سے شاد کام ہوگیا۔ اگر چہوہ اسرار و حقائق کے ادراک سے بالکل محروم ہی کیوں ندرہ گیا ہو۔ اس کی مثال اس شخص کی ہی ہے جو مکہ کی راہ پر رہنما کے بیچھے جاتا ہے، راستہ میں ہر جگہ کھانا پانی پاتا ہے اگر چہنمیں جانتا کہ یہ سامان وہاں کیوں کرمہیا ہوا، پھر منزل مقصود پر پہنچتا اور جج کی سعادت حاصل کرتا ، برخلاف اس کے وہ ہے جو رہبر لیے بغیر نکل کھڑا ہوا، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ راستہ بھول جاتا

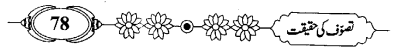
<sup>🗱</sup> طبقات لا بن سعد: اله١٣٨، الاستيعاب لا بن عبدالبر: الر٢٥

<sup>🧇</sup> یعنی شیطان کے غلبہ واستیلا کے اسرار ہر کس ونا کس نہیں ہمجھ سکتا۔



ہے، پھر یا تو ہلاک ہو جاتا ہے یا ایک مدت تک شقاوت وبدیختی کی واد یوں میں ٹھوکریں کھانے کے بعد راستہ پر آ جاتا ہے۔ رہنمائے حق رسول اللہ ﷺ ہیں جنسی اللہ نے دنیا بھر کے لئے بشیر ونذیر بنا کر بھیجا، انھوں نے اس کے حکم سے حق کی دعوت دی، صراط متنقیم کی طرف رہنمائی کی اور گمراہی کی را ہوں پر پڑنے سے روک دیا۔ جولوگ آپ کی بیروی کرتے ہیں نجات پاتے ہیں اور جوخود سری سے اعراض کرتے ہیں ہلاک ہوتے ہیں۔

رہے بیگانے بجانے والے نام نہاد صوفی تو ان پر شیطان کے پھیرے کی علامتیں ہمیشہ ظاہر ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ ان کے منہ سے کف اڑتا ہے۔ درشت آوازین ککتی ہیں۔خوفناک چینیں بلند ہوتی ہیں۔ آوازوں کا اختلاف ان شیطانی مقاصد کا ختلاف کی وجدے موتاہے جوان کے اندرنشو ونمایاتے اور برا میختہ موتے رہتے ہیں۔ چنانچ بھی نفسانی خواہشات کے جوم کی وجہ سے وجد مذموم ہوتا ہے بھی مظلوموں پرغضب وعدوان کا رور ہوتا ہے۔غرض کہوہ تمام شیطانی اثر ات موجود ہو جاتے ہیں جوشراب خورمتوالوں پرظا ہر ہوتے ہیں اور سے پھھزیادہ عجیب نہیں کیوں کنہ مطرب آواز کا نشہ بھی مطرب شراب کی طرح اثر دکھا تا ہے اور ذکر الہی اور نماز سے رو کتا ہے۔ دلوں سے حلاوت قرآن دور کر دیتا ہے، اس کے معانی کے فہم اور اس کے اتباع سے بازر کھتا ہے اور اس طرح ان گمرا ہوں کو ان لوگوں کے زمرہ بیں داخل کر دیتا ہے جن کی نسبت فرمایا گیا ہے کہ لہوالحدیث خریدتے امیں تا کہ سبیل اللہ سے گمراہ کریں۔ پھروہ خودان میں بغض وعداوت کی تخم ریزی کرتا ہے اور وہ اپنے شیطانی فاسداحوال کے ذریعہ ایک دوسرے وقتل کرنے لگتے ہیں۔بالکلُ سی طرح جس طرح بری نظر والانظر مار کرفل کرڈ النا ہے۔اس لیے بعض علانے کہاہے کہ جب معلوم ہو جائے کہ وہ اپنے شیطانی احوال کے ذریعہ آل کے مرتکب ہوئے ہیں توان پر حدیا دیت واجب ہے کول کدوہ ظالم ہیں اور صرف ای صورت میں خوش ہوتے ہیں کہ



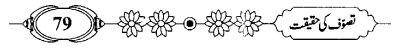
محر مات اوراپنے شیطانی مقاصد کی تنفیذ کا موقع پائیں جیسا کہ ظالم بادشاہ ظلم کرکے خوش ہوتے ہیں۔

یمی حال کفار ومبتدعین و ظالمین کا ہے ممکن ہے ان میں بھی زید وعبادت پائی جائے جس طرح مشرکین و اہل کتاب میں بھی دیکھی جاتی ہے اور جس طرح خوارج ہارقین میں تھی جن کی بابت فرمایا گیا ہے۔

يُحْقِرُ اَحَدُكُمُ صَلاَتَه مَعَ صَلاَتِهِمُ وَصِيَامَه مَعَ صَيَامِهِمُ وَقِرَاءَتَه مَعَ قِرَاءَ تِهِمُ يَقْرَءُ وَنَ الْقُرُانَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمُ يَـمُرُقُونَ مِنُ الْإِسُلامِ كَـمَا يَمُرُقُ السَّهُمَ مِنَ الرَّمُيَةِ اَيْنَمَا لَقِينُتُ مُوهُمُ فَاقْتُلُوهُمْ فَإِنَّ فِى قَتْلِهِمُ آجُرًا عِنُدَاللهِ لِمَنُ قَتَلَهُمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

تم اپی نمازان کی نماز کے سامنے اور اپناروز وال کے روزے کے سامنے اور اپنی تلاوت ان کی تلاوت کے سامنے حقیر جانو گے۔قرآن پڑھیں گے مگران کے حتی سے آگے نہ بڑھے گا۔اسلام سے اس طرح سے نکل جائیں گے جس طرح کمان نے تیر۔ جہال نہیں انھیں پاؤ قتل کرو کیوں کہ ان سے قتل میں اللہ کے بال قاتل کے لیے قیامت کے دن تواب ہے۔

اور کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ظواہر کے ساتھ ان میں احوال باطنہ بھی پائے جاتے ہیں الیکن ان میں طواہر و بواطن کی وجہ سے انھیں اولیاء اللہ بچھ لینا غلطی ہے کیول کہ ولی صرف وہی ہوسکتا ہے جو ﴿ اَلَّهٰ لِا اُسْوَا او کَانُوْا اللّٰهُ عَلَوْنَ ﴾ (بونس: ۱۳) (جو ایمان لائے اور پر ہیزگار ہے ) کے زمر و میں ہو، اگر جہ ظاہر و باطن میں اسے قدرت و تمکن لائر نہیں ۔ ولی اللہ بھی صاصل ہو کیوں کہ ولایت کے لیے قدرت و تمکن لائر نہیں ۔ ولی اللہ بھی صاحب قوت و شوئت ہوتا ہے اور بھی ضعیف و کمزور۔ یہاں تک کے اللہ کی نصرت آ کر



اس کے ضعف کو قوت سے بدل دے۔ ای طرح عدواللہ بھی کمزور ہوتا ہے اور بھی نر پردات کے رہائی سے اللہ کا دست انقام دراز ہواوراس کے برخوت سر پردات کی فاک پڑجائے۔ پس تا تاریوں کے باطنی خطراء ای جنس سے بین جس جنس سے ان کے ظاہری خطراء ہیں۔ رہا غلب تو وہ ہمیشہ دلیل حق نہیں اللہ بھی مومنوں پر غار کو غالب کرتا ہے اور بھی مومن کا فروں پر فتح یاب ہوتے ہیں جسیا کہ اصحاب رسول اللہ بھی کا اپنے وشمنوں سے حال تھا۔ لیکن نتیجہ میں کامیا بی بہر حال متقین ہی کے لیے ہے کیوں کہ اللہ نے فرمادیا ہے:

﴿ إِنَّا لَـنَـنَـصُـرُ رُسُـلَنا وَالَّذِيْنَ امَنُوْا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ يَوُمَ يَقُومُ الْاَشْهَادُ﴾ (المِومن: ۵)

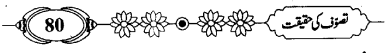
ہم اپنے رسولوں اور موشین کو دنیا میں اور حاضر ہونے کے دن میں مد د دیں گے۔

اگرمسلمان کمزورہوں اور کا فرز ہر دست توسمجھ لینا جا ہے کہ یہ کمزوری و پستی مسلمان کے کفران وعصیان کا متیجہ ہے۔جیسا کہ اللہ نے فرما دیا ہے:

﴿ إِنَّ الْدِيْنَ تَسَوَلُوا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ انَّمَا اسْتَزَلَّهُمْ الْتَقَى الْجَمْعَانِ انَّمَا اسْتَزَلَّهُمْ السَّنَوْا عَلَى الْجَمْعَانِ انَّمَا اسْتَزَلَّهُمْ السَّيْطُانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا عَلَى ﴿ آلَ عَمْرانَ ١٥٥ ) جَنْكَ كُونَ مَ سِيحُول نَهْ يَعْمِي وَيُعْمِروى أَصِيل شِيطان نَهُ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ اللهُ عَنْ مَا يَعْنَ اللهُ عَنْ مَا يَعْنَ اللهُ عَنْ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ اللهُ عَنْ مَا يَعْنَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَا يُعْنَ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ مُعَلّمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَا عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ عَلْمُ عَلَّا عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلّهُ عَلَا عَ

اور فرمایا:

﴿ اَوَ لَـمَّ اَ اَصَهَابَتُكُمُ مُّصِيبَةٌ قَدُ اَصَبُتُمُ مِّنْكُنِهَا لا قُلْتُمُ اَنَّى الْمَالَةُ مُ الْمَ الْمَالِدَ ١٤٤٠) هذا طُقُلُ هُوَ مِنْ عِنْدِ اَنْفُسِكُمُ طَ الله ١٤٥٠) اوركيا جب صحير مصيبت بيني تم ن كها اوركيا جب صحير مصيبت بيني لَمَ ن كها يور مصيبت بيني لَلَ مَ ن كها يور مصيبت ) كهال س آ لَى ؟ كهدد بي محارى الني طرف س آ لَى - ير مصيبت ) كهال س آ لَى ؟ كهدد بي محارى الني طرف س آ لَى -



اورفر مایا:

﴿ وَلَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنُ يَّنْصُرُه ﴿ وَنَّ اللهَ لَقُوتٌ عَزِيُزٌ ۞ اَلَّذِيْنَ إِنْ مَكَّنْهُمْ فِى الْاَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَاَمَرُوا بِالْمَعُرُوفِ وَ نَهَوُا عَنِ الْمُنْكَرِ طُولِلْهِ عَاقِبَةُ الْاُمُوْرِ ﴾ (العج:٣٠-٣١)

اورالبنتہ اللہ مدد کرتا ہے اس کی ۔ جواس کی مدد کرتا ہے۔اللہ تو ی و غالب ہے۔وہ جنھیں ہم زمین میں مضبوط کریں ،نماز قائم کریں'ز کو ۃ دیں ،امر بالمعروف ونہی عن المئکر کریں۔

## مشهور مزارات اورخانقاني

رہے ہے مشہور مقابر و مزارات توان میں سے بعض قطعاً فرضی ہیں، مثلاً ومش میں ابی بن کعب فی اور اولیں قرنی آکی قبر، لبنان میں حضرت نوح النظیمی قبر، مصر میں حضرت حسین فی قبر فی قبر کے قبر اس کہ مام و عواق و مصراور دیگر مما لک اسلامیہ میں بیشار قبریں ایسی ہیں جو محض فرضی ہیں۔ اس بنا پر بہت سے علماء نے جن میں عبدالعزیز کنانی بھی ہیں، بیفر مایا ہے کہ یہ بہت ہی قبریں جو مختلف انبیاء کرام کی طرف منسوب ہیں ان میں حضوراقد س میں اور کسی کی نسبت بھی صحیح نہیں ہے کیوں کہ ان کی قبر کے اور کسی کی نسبت بھی صحیح نہیں ہے کیوں کہ ان کی حفاظت و معرفت اور ان پر قبول اور کسی کی نسبت بھی صحیح نہیں ہے کیوں کہ ان کی حفاظت و معرفت اور ان پر قبول اور مسجدوں کی نسبت بھی صحیح نہیں ہے کیوں کہ ان کی رسول اللہ میں مقبول نہیں بلکہ رسول اللہ میں مقبول نہیں بلکہ رسول اللہ میں مشبول نہیں میں جند ب بن عبد اللہ کی روایت ہے:

سَمِعُتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبُلَ اَنُ يَمُوْتَ بِخَمُسٍ وَهُوَ يَقُولُ اَنَّ مَنُ كَانَ قَبُلَكُمْ كَانُوُ ا يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ اَلاَ تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فَإِنِّى أَنْهَاكُمْ عَنُ ذَلِكَ. میں نے نبی ﷺ کووصال سے پانچ دن پہلے یہ فرماتے سنا: تم سے پہلے لوگ قبروں کومسجد بناتے تھے، خبر دارتم قبروں کومسجدیں نہ بنانا میں شھیں اس سے منع کیے دیتا ہوں۔

اور قرمایا:

لَعَنَ اللهُ الْمَيهُودَ وَالنَّصَارَى اِتَّحَدُّوا قُبُورَ اَنْبِيَآءِ هِمُ مَسَاجِدَ... يهودونساري پرالله ي الله كالعنت كهانهول في الشياء ي قبرول كومجرقرار درليا... درليا...

ائمہ اسلام متفق ہیں کہ ان تمارتوں کا قبروں پر بنانا ، انھیں مسجد قرار دینا ان کے نز دیک نماز پڑھنا ، ان کے سامتی استفا شہر کرنا ہوں کے سامتی استفا شہر کرنا ہوئی ہیں ۔ قبر شانوں میں نماز مکر وہ ہے اور اکثر کے بلند کرنا وغیرہ ، سب کام غیر مشروع ہیں ۔ قبر شنانوں میں نماز مکر وہ ہے اور اکثر کے

نز دیک الیی نماز باطل ہے کیوں کداس سے صرح ممانعت موجود ہے۔

سنت سے کہ جب کسی مسلمان کی قبر کی زیارت کی جائے ، خواہ وہ کسی نبی کی ہو، یا کسی مسلمان کی قبر کی دیا ہما گئی جائے بیدعا بمنزلہ جنازہ کے ہے جیسا کہ خوداللہ نے ان دونوں کوایک ساتھ ذکر کیا ہے۔ منافقین کے متعلق فرمایا:

﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى آحَدٍ مَنْهُمُ مَّاتَ آبَدًا وَّلاَ تَقُمُ عَلَى قَبُرِهِ ﴿ ﴾ (التوبه: ٨٣)

جوان میں سے مرجائے کھی اس پرنمازنہ پڑھادرنداس کی قبر پر کھڑ اہو۔ اس آیت سے جہال منافقوں کی نماز جنازہ پڑھنے ادران کی قبروں پر کھڑے ہونے کی ممانعت ثابت ہوتی ہے سلمانوں کے حق میں ان دونوں باتوں کا کرتا بھی مشروع ثابت ہوتا ہے۔ سنن میں ہے کہ جب کوئی صحابی فوت ہوتا تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس کی قبر پر کھڑے ہوتے اور فر ماتے۔ سَلُوا لَهُ التَّثَبُّتِ فَاِنَّهِ ۚ ٱلْأِنَ يُسْتَلُ. 4

اس کے لیے ثابت قدمی کی دعا کرو، کیوں کہ اب اس سے پوچھ ہوگ۔ حدیث سی میں ہے کہ آپ صحابہ گوتعلیم فرماتے سے کہ جب قبروں پر جاؤتو کہو: اَلسَّلاَمُ عَلٰی اَهْلِ اللَّهِ اَللَّهُ اللَّهُ اللْمُسْلِمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللْمُعِلَّالَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعْمِلَمُ الْمُعْمِلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَامِلَةُ اللْمُعْم

اے مومنوں کے گھر میں بسنے والو، تم پرسلام۔ ہم ان شاء اللہ تم سے مل جانے والوں اور بیچھے جانے والوں اور بیچھے رہ جانے والوں اور بیچھے رہ جانے والوں پر رحم کرے ہم اپنے اور تمھارے لیے اللہ سے عافیت چاہتے ہیں، اے اللہ ہمیں ان کے اجر سے محروم نہ کرنا، ہمیں ان کے بعد امتحان میں نہ والنا اور ہماری مغفرت کر۔

دین الہی یہی ہے کہ اللہ وحدہ لاشریک لہ کے گھر کی تعظیم و تکریم کی جائے اور وہ گھر مسجدیں ہیں جن میں جماعت اور بے جماعت نمازیں، اعتکاف، تمام بدنی و قلبی عبادتیں، قراءت قرآن ، ذکر الہی اور اللہ سے ہرطرح کی دعا کیں مشروع کی گئ ہیں۔ فرمایا:

﴿ وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهِ اَحَدًا ﴾ (العن:١٨) مَهِ يِهِ اللهِ كَ لَيْ بِي لِهِ اللهِ كَمَاتِه كَنَ اوركونه يَكَارو-﴿ قُلُ اَمَوَ رَبِّى بِالْقِسُطِ سَ وَاقِيْمُوا وُجُوُهَ كُمُ عِنْدَ كُلِّ

<sup>🕸</sup> سنن الي داؤد، كتاب البحائز، باب الاستغفار عند القم - صديث: ٣٢٢١

الله صحيح مسلم، كتاب البمائز ، مديث: ٢٢٥٦ - مديث: ٢٢٥٧ بس اس دعاء ك آخر بس بيالفاظ بم من استالُ الله لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ

مَسْجِدٍ وَّادْعُوهُ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ عَلَى (الإعراف:٢٩)

کہددو کدمیرے پروردگارنے توانصاف کرنے کا حکم دیا ہے اور یہ کہ ہر نما زکے وفت سیدھا (قبلے کی طرف) رخ کیا کرو اور خاص اس کی عبادت کرواوراس کو پکارو۔

﴿ يَا بَنِى الْدَمَ خُذُو ازِيْنَتَكُمُ عِنُدَ كُلِّ مَسُجِدٍ ﴾ (الاعراف: ٣١) اے بَیْ آ دم برمبحد (عبادت) میں اپنی زینت کرو۔

﴿ إِنَّمَا يَعُمُّوُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنُ الْمَنَ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْأَخِرِ وَاَقَامَ اللهِ وَالْيَوُمِ الْأَخِرِ وَاَقَامَ اللهَ اللهَ فَعَسٰى أُولَئِكَ اللهَ فَعَسٰى أُولَئِكَ اللهَ يَخُسُ إِلَّا اللهَ فَعَسٰى أُولَئِكَ اللهَ يَكُونُوا مِنَ الْمُهُتَدِينَ ﴾ (التوبة: ١٨)

الله کی مسجدوں کو وہی آباد کرتے ہیں جواللہ پر اور یوم آخرت پر ایمان لائے ۔ نماز قائم کی زکوۃ دی اور بجز اللہ کے کسی سے نیڈ رے، امید ہے وہ ہدایت پانے والے ہوں۔

﴿ فِى بُيُوتٍ آذِنَ اللهُ أَنُ تُرُفَعَ وَ يُذُكَرَ فِبُهَا السُمُهُ لا يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَ الْاصَالِ ٥ رِجَالٌ لا لا تُسلَهِيهُمُ تِجَارَةٌ وَ لاَ بَيُعٌ عَنُ ذِكرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّسَلُوةِ وَ إِيُتَآءِ الزَّكُوةِ صَ يَخَافُونَ يَوُمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ فِي اللهُ وَ إِلَيْكَ عَلَى اللهُ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدُهُمُ مِّنُ اللهُ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدُهُمُ مِّنُ اللهُ اللهُ يَوُزُقُ مَن يَّشَآءُ بِغَيُر حِسَابِ ﴿ (النور:٣٨.٣١)

ان گھروں میں کہ اجازت دی ہے اللہ نے کہ ان میں اس کا نام بلند کیا جائے اوراس کا ذکر کیا جائے۔ ان میں ایسے لوگ میج وشام شہیج کرتے ہیں جنھیں نہ تجارت ، نہ فروخت ذکر الہی سے اور نماز قائم کرنے اور زکو قردینے سے عافل کرتی ہے۔ اس دن سے ڈرتے ہیں جب دل اور آ تکھیں بلیٹ جا کیں گی تا کہ ان کے بہترین انمال کے صاب سے بدلہ دے اور انھیں اپنے فضل سے اور زیادہ کردے۔

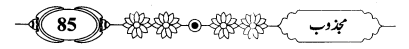
الله جمع جابتا ہے بغیر حساب کے دیتا ہے۔

یہ ہے مسلمانوں کا دین جواللہ واحد کی عبادت کرتے ہیں اوراس کے ساتھ کسی کوشر کی منبیں کرتے ۔ رہا قبروں کا بت بنا کر بوجنا تو بیمشرکوں کا دین ہے جس سے اللہ اوراس کے رسول سید المرسلین نے منع کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو ایمان و ہدایت کی دولت سے مالا مال کردے۔

والحمد لله ربّ العالمين وصَلَّى الله على سيّدنا محمّد وعلى اله و صحبه وسلّم تسليمًا كَثِيْرًا طيّبا مباركا -

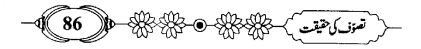
المراف المحروب المحروبي المحر

(محمة فالدسيف)





فخ الاسلام المام البن تيميية



ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَاشُهَٰدُ اَنُ لَّا اِللهَ الَّا اللهُ وَحُدَهُ لاَ شَوِيُكَ لَهُ وَ وَاشُهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدَهُ وَ رَسُولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسُلِيْمًا كَثِيْرًا.

امالعند:

ہر بالغ عاقل انس وجن پر ہیشہادت واجب ہے کہ محمد بھی اللہ کے بندے اور اس کے پیغیبر ہیں، جنصیں اس نے ہدایت و دین حق کے ساتھ بھیجا تا کہ تمام دینوں پر غالب کردے۔ پر غالب کردے۔

اللہ تعالیٰ نے محمد ﷺ کوتمام جن وانس ،عرب وعجم ، فارس وہند ،روم بربر، کالے گورے بغرض میہ کہ بلااشٹناء سب کے لیے مبعوث فرمایا ہے تا کہ تمام ظاہری اور باطنی امورعقا کد، حقائق ،شرائع میں رہنمائی کریں۔

بن کوئی عقیدہ نہیں ، بجزآ پ بھائی کے عقید ہے کے، کوئی حقیقت نہیں ، بجزآ پ بھائی کے حقید ہے کے، کوئی حقیقت نہیں ، بجزآ پ بھائی کی حقیقت کے ، کوئی طریقت نہیں بجزآ پ بھائی کی طریقت کے ، کوئی خلوق بھی اللہ اور رسول کی خوشنودی رضامندی ، عزت افزائی اور ولایت حاصل نہیں کر سکتی جب تک وہ ظاہر وباطن قول وفعل ، ول کی باتوں ، عقیدوں ، قلب کی حالتوں ، کیفیتوں ، لسان و جوار ٹ غرض کہ ہر حالت میں آپ کی بیروی نہ کر ہے ، کوئی شخص بھی ولی اللہ نہیں ہوسکتا۔ جب تک وہ ظاہر و باطن میں آپ کی بیروی نہ کرے ، کوئی شخص بھی ولی اللہ نہیں ہوسکتا۔ جب تک وہ ظاہر و باطن میں آپ کی بیروی نہ کر ہے ، ان تمام اوامر کی تھیل اور محر مات سے اجتناب نہ کر ہے جوآپ کے ذریعیہ تمام مخلوق پر کیسال طور پر فرض و واجب بھیرا دیے گئے ہیں ۔

پس جب کوئی آپ کھی الکی ہوئی خبروں کی تصدیق نہ کرے،آپ کے تھہرائے ہوئے اوامر وواجبات کی تعمیل نہ کرے احوال باطنی میں ہویا احوال فلاہری میں تو ولی اللہ ہونا ہوئی چیز ہے۔وہ سرے سے مومن ہی نہیں اگر چہوہ تنی ہی کرامات وخرق عادات دکھلا تا ہو، کیوں کہ اوامر وواجبات کے ترک کرنے کی صورت میں (مثلاً نماز وغیرہ عبادات اپنی جملہ شرائط کے ساتھ ) یہ تمام خوارق عادات امور شیطانی احوال میں سے ہوں گے جو بندہ کو اللہ اور اس کی رحمت سے دور اور اس کی ناراضی اور عذاب سے زویک کرتے ہیں۔

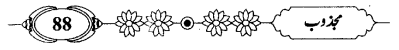
رہے بچے اور دیوانے بوگ تو بلاشبہ مرفوع القام ہیں اور ان پر کوئی عذاب نہیں گروہ کسی حال میں بھی او لیساء اللہ المعتقین و حزب اللہ المفلحین و جندہ الغالبین میں شارنہیں کیے جاسکتے کیوں کہوہ باطنی وظاہری تقوی وایمان سے خالی ہیں جس کے بغیر ولایت پانا ناممکن ہے، کیکن باوجوداس کے ان کا شارا پنے باپ واداکی ماتحتی میں اسلام ہی میں ہوگا جسیا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَالَّـذِينَ امَنُوا وَاتَّبَعَتُهُمُ ذُرِّيَّتُهُمُ بِإِيْمَانِ ٱلْحَقُنَابِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَ وَاللَّهُمُ مِنْ شَيْءٍ طُكُلٌّ امْرِىءٍ بِمَا كَسَبَ وَمَا اللَّهُمُ مِّنُ شَيْءٍ طُكُلٌّ امْرِىءٍ بِمَا كَسَبَ وَهِيُنْ ﴾ (الطور: ٢١)

جولوگ ایمان لائے اور ان کی اولا دیے ایمان کے ساتھان کی پیروی کی تو ہم ان کی اولا دکوان کے ساتھ شامل کر دیں گے اور خود ان کے عمل میں کچھ کی نہ کریں گے ہر شخص اپنے عمل میں بھنسا ہوا ہے۔

میں جھنا سخت غلطی ہے کہ عقل کھوجانے کے بعدوہ ان لوگوں میں سے ہو سکتے ہیں جن کے دل ایمان کے حقا اُن ولایت اللی کے معارف اور مقر بین اللی کے احوال کا گنجینہ ہوتے ہیں کیوں کہ ان تمام امور میں عقل اولین شرط ہے اور دیوائگی ،عقل ، تصدیق معرفت یقین مدایت ،حمد وثنا کے بالکل متضاد ہے۔ اللہ انھیں کے درجے

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



بلند کرتا ہے جوا یمان لائے اور ہرعلم ہے اپنے تنین آ راستہ کر چکے ہیں۔مجنون کواگر چہ آ خرت میں سزانہیں دے گا بلکہ اس پر رحم کرے گا مگر وہ کسی طرح بھی اولیاء اللہ امتھین میں نہیں ہوسکتا۔

جوكوئى يه يقين كرتا ہے كه يه لوگ جونه واجہات اداكرتے بيں ، نه محرمات سے اجتناب كرتے بين خواہ وہ عاقل ہوں يا مجنون مجذوب يا بنے ہوئ اولياء الله المعتقين و حيزه السابقين و حيزه السابقين المقربين المقتصدين سے ہوسكتے بين كه جن كه درجايمان وعلم كى السابقين المقربين المقتصدين سے ہوسكتے بين كه جن كه درجايمان وعلم كى وجہ سے باند ہوتے بين تو ايما يقين ركھنے والا كافر ومرتد اور محمد رسول الله الله كافر ومرتد اور محموم ومقى بين دياني لفظول ميں اعلان كرديا ہے كه اولياء الله وہى ہو سكتے بين جومومن ومقى بين دياني الله تعالى فرما تاہے:

﴿ اَ لَاۤ إِنَّ اَوْلِيَآءَ اللهِ لِاَ حَوْقٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُوْنَ ۚ اَلَّذِيْنَ اللهِ اللهِ لاَ حَوْقٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُوْنَ ۚ اللهِ لاَ حَوْقٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُونَ وَ اللهِ الْمُنُوْا وَكَانُوْ اللهِ عَلَيْهِمُ وَلاَ اللهِ عَلَيْهِمُ وَلاَ اللهِ عَلَيْهِمُ وَلاَ اللهِ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْهُمُ وَلاَ عُمْ مَا يَعْمُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلاَ عَلَيْكُ وَلِيَا عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْكُمُ وَلِي اللّهُمُ مَا عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلِي عَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْكُولُولُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْكُولُولُ وَلَا عَلَيْكُ وَلِي اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلِي عَلَيْكُمُ وَلِي عَلَيْكُمُ وَلِي اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا عَلَيْكُمُ وَلِي اللّهُ عِلَا عَلَيْكُمُ وَلِي اللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ وَلِي اللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُولُولُولُكُمُ اللّهُ لِلْمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُلْمُ عَلَيْكُمُ فَالْمُولِكُمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُولِكُمُ عَلَيْكُمُ مِنْ لِلللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُؤْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ مِنْ عَلَيْكُمُ وَكُولُكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُولُولُكُمُ اللّهُمُ لِلللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ اللّهُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُمُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْ

#### اورفرمایا:

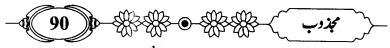
﴿ يِنْ اَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنَاكُمُ مِّنُ ذَكَرٍ وَّ أُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمُ اللهِ اَتُقَاكُمُ طَهُ شُعُوبًا وَّ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا طَإِنَّ اَكْرَمَكُمُ عِنْدَاللهِ اَتُقَاكُمُ طَهُ

(الحجرات:۱۳)

ا بوگوا ہم نے تم کوایک نرمادہ سے پیدا کیا اور پھر شھیں قومیں اور قبیلے کر دیا تا کہ باہم ایک دوسرے کی شناخت کرسکو تم میں بڑا شریف اللہ کے نزدیک وہ ہے جوزیادہ پر ہیزگار ہو۔ اور تقوی یہی ہے کہ انسان اللہ کی دی ہوئی بصیرت کے ساتھ اس کی اطاعت کرے اوراس کی رحمت کا امیدوار ہو، اللہ کی دی ہوئی بصیرت کے ساتھ معصیت الہی سے پر ہیز کرے اوراس کے عذاب سے ڈرے۔ تقرب الہی کی صرف یہی ایک صورت ہے کہ انسان فرائض ادا کرے اورنوافل پر کاربند ہوجیسا کہ حدیث قدی میں ہے کہ اللہ نے فرمایا: ''مجھ ہے تقرب حاصل کرنے کی اس سے بہتر کوئی تدبیر بہیں کہ بندہ میر نے فرائض ادا کرے نوافل کے ذریعہ میر ابندہ مجھ سے قریب ہو جاتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں'' ( بخاری )

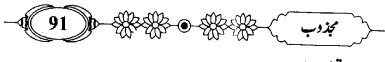
# الله كى نظر مين محبوب ترين عمل

الله کی نظر میں سب سے زیادہ محبوب عمل اور فرائض دین میں سب سے بڑا فرض اینے اوقات میں یانچوں نمازیں ہیں۔ قیامت کے دن بندے تے سب سے بيليان بي نمازوں كاسوال ہوگا نماز بى و وفرض ہے جسے اللہ تعالى ئے شب معراج میں بذات خود فرض قرار دیااور رسول کو بلائسی واسطے کے اس کا حکم پہنچایا۔نما زاسلام کاستون ہے کہ جس کے بغیر اسلام قائم نہیں ہوسکتا۔ نماز ہی دین کا سب سے اہم معاملہ ہے جبیبا کہ امیر المونین عمر بن الخطاب اینے عمال کولکھا کرتے تھے: ''میری نظر میں تمھاراسب سے اہم کا منماز ہے،جس نے اس کی پابندی وحفاظت کی اس نے اینے پورے دین کی حفاظت کی اور جس نے اسے ضائع کر دیاوہ اینے دوسرے اعمال کوبھی زیادہ ضائع کرنے والا ٹابت ہوگا۔ صحیح بخاری میں بالکل صاف لفظوں میں موجود ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: بندے اور شرک کے درمیان حد فاصل نماز ہے۔ ہمارے اورلوگوں کے ماہین صرف نماز ہی کا معاہدہ ہے، جس نے اسے چھوڑ دیا وہ کا فرہے۔''پس جوکوئی ہر بالغ و عاقل پر ( باشثنا حائض ونفساء کے ) نماز کی فرضیت کا قائل نہیں وہ ہاتفاق جملہ ائمہ اسلام کا فرومر تدہے،اگر چیساتھ ہی بیاعتقا در کھے کہ نمازعمل صالح ہے،اللہ کو پسند ہے، ثواب کا ذریعہ ہے۔ بلکہ خود بھی نمازیڑ ھے، بلکہ



قائم اللیل وصائم النہار ہی کیوں نہ ہومگر چوں کہ وہ خص نماز کی فرضیت کا قائل نہیں اس لیے وہ کا فر اور مرتد ہے، یہاں تک وہ اپنا خیال بدلے اور سپچے دل سے تو بہ کرے۔

اسی طرح جویقین رکھتا ہے کہ عارفوں ، واصلوں اور کشف وکرامات رکھنے والوں سے نماز ساقط ہوجاتی ہے یا یہ بھٹا کہ اللہ کے ایسے مقرب بندے بھی ہیں جن پرنماز فرض نہیں ہےاوراس ذات برتر تک وصول کے بعدان کے ذمہ سے ساقط ہوگئ ہے پابد کہوہ ایسے احوال میں مشغول ہو گئے ہیں جونماز سے زیادہ اہم اور بہتر ہیں پاپیہ کے مقصو داللہ عز وجل کے ساتھ حضور قلب ہے۔ جب بندہ کو جمعیت خاطر اور اپنے مولی ہے حضور قلب کا درجہ حاصل ہو گیا تو اس کے لیے نماز غیرضروری ہوگئی کیوں کہ اس میں بہر حال انتشار فکر ہے۔ یا یہ کہ نماز سے غرض مخصیل معرفت ہے اور جب وہ حاصل ہوگئی تو وہ فضول ہے، یا بیر کہ مقصود کرا مات کا حاصل کرنا ہے جب وہ حاصل ہو جائیں، بندہ ہوامیں اڑنے گئے یانی پر چلنے گئے یا بیکرنے لگے، وہ کرنے لگے تو نماز کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ یا بیا کہ اللہ کے ایسے خاص بندے بھی ہیں جو محمد ﷺ کی پیروی سے بے نیاز ہیں یا یہ یقین کرے کہ نماز بغیر طہارت کے بھی مقبول ہوتی ہے یا یه سمجھے کہ دیوانے مجنون مجذوب جومقبروں،حماموں ، پائخانوں،سرایوںاور گھوڑوں وغیرہ کے گندے مقامات پر بڑے دکھائی دیتے ہیں، جو نہ وضو کرتے ہیں' نہ فرض نمازيں پڑھتے ہیں،وہاولیاءاللہ ہیں تواپیاعقیدہ رکھنے دالا با تفاق جملہ ائمہ اسلام کافر اورمرتدعن الدین ہےاگر چہ بذات خود کتنا ہی عابد وزاہد ہو کیوں کہ رہبان جو کہیں زیادہ زمدوعبادت رکھتے ہیں، بلکہ رسول اللہ ﷺ کی لائی ہوئی بہت می صداقتوں کے قائل بھی ہیں،آپ کی اورآپ کے تبعین کی تعظیم اور تعریف بھی کرتے ہیں مگر چوں کہ بوری شریعت پر ایمان نہیں لاتے بلکہ بعض کی تصدیق کرتے ہیں اور بعض کی تکذیب کرتے ہیں۔اس دجہ سے کا فرقر اردیے گئے۔



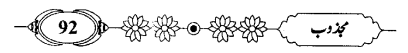
قرآن میں ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَفُرِيدُونَ أَنُ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا فَ أُولَائِكَ هُمُ الْكُفُورُونَ حَقَّا \* يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا فَ أُولَائِكَ هُمُ الْكُفُورُونَ حَقَّا \* وَاعْتَدُنَا لِلْكُفِرِينَ عَذَابًا مَّهِينًا ٥ وَالَّذِينَ امَنُوا بِاللهِ وَ رُسُلِهِ وَ لَمُ يُفَرِقُوا بَيْنَ آحَدٍ مِنْهُم أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمُ أَجُورَهُمُ طُو كَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ والنسآء: ١٥٢،١٥٠)

جولوگ اللہ اور اس کے رسولوں کے متکر ہیں اور اللہ اور اس کے رسولوں میں تفریق پیدا کرنا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں بعض رسولوں پر ہم ایمان لائیں گے اور بعض کا افکار کریں گے اور چاہتے ہیں کہ گفر اور ایمان کے بین بین کوئی راستہ اختیار کریں، تواہیے ہی لوگ کا فر ہیں اور ہم نے کا فروں کے لیے ذلت کا عذاب تیار کر رکھا ہے اور جولوگ اللہ اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے اور ان میں ہے کی میں تفریق پیدائیس کی تو اللہ اختیار کی اور اللہ بخشنے والا مہر بان ہے۔ اللہ اختیار کی اور اللہ بخشنے والا مہر بان ہے۔

مسلوب العقل مجنون یہ مجذوب کے متعلق زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ مرفوع القلم ہے اور اس پرکوئی جز اوسز انہیں الیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی مسلم ہے کہ اس کا ایمان ، ٹماز ، روز ہ غرض میہ کہ کوئی عمل بھی صبحے ومقبول نہیں کیوں کہ اعمال عقل وہم ہی ہے مقبول ہوتے ہیں اور جس میں عقل نہیں اس کی نہ کوئی عبادت درست ہے ، نہ کوئی اطاعت مقبول ۔ جس کی یہ حالت ہو وہ ہرگز ہرگز ولی اللہ نہیں ہوسکتا۔ قرآن میں ہرجگہ اصحاب عقل سے خطاب ہے :

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰ يَاتٍ لِلُولِي النَّهٰي ﴾ (طعام ۵۴) ان میں عقل مندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔



اور

﴿ هَلُ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِجْرِ ﴾ الفجر ٥٠ دانشر مندول كي الفجر ٥٠ دانش مندول كي الفجر ٥٠ الفجر

أور

﴿ وَاتَّقُون يَاُولِي الْالْبَابِ ﴾ (البقرة: ٩٤) أيس البقرة: ٩٤)

أور

﴿ إِنَّ شُرَّ الدَّوَ آبِ عِنْدَاللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِيْنَ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ (الأنفال: ٢٢)

اللہ کے نز دیک چو پاؤل ہے بدترین لوگ مید گونگے ، بہرے ہیں جو پکھ سمجھ بوجھنہیں رکھتے۔

اور

﴿ إِنَّ ٱلْنَوْلُنَـٰهُ قُوْالنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْن﴾ ﴿ إِنَّ ٱلْنَوْلُنَـٰهُ قُوْالنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْن﴾ ﴿ إِنَّ الْمَاسِكِيةِ لَهُ اللَّهِ عَمْ السَيْمِ مَعْود ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُؤْمِنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى ال

فرمایا:

﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ اَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِسَى اَصْحَابِ السَّعِيْرِ ذَ ﴾ (الملك: ١٠) السَّعِيْرِ ذَ ﴾ (الملك: ١٠) الرجم عنت مجمعة بوت تو بهلا دوز خيول مين كيون بوت -

أوز

﴿ وَلَقَدُ ذَرَاْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِنَ الْحِنِّ وَ الْإِنْسِ لَلْهُمْ قُلُوبٌ لَّا

يَفُقَهُونَ بِهَا ﴿ وَلَهُمْ اعْيُنَ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا ﴿ وَلَهُمْ اَ هَانَ لَا يَسُمِعُونَ بِهَا ﴿ وَلَهُمْ اَ هَانَ لَالَّهُمْ اَضَلُ ﴾ (الاعراف ١٥١)

يَسُمَعُونَ بِهَا طُ أُولِيْكَ كَالاَنْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُ ﴾ (الاعراف ١٥١)

هم نے بہت سے جن وانس صرف دوزخ ہی کے لئے پیدا کئے ہیں۔ ان

کے ول تو ہیں گران سے سجھنے کا کام نہیں لیتے۔ آ تکھیں ہیں مگر دیکھتے

نہیں۔کان ہیں گران سے سنتے نہیں۔وہ چو پایوں کی طرح ہیں بلکدان
سے بھی گئے گذرے ہیں۔

یس جولوگ عقل نہیں رکھتے اس کا ایمان درست ہے نداس کی کوئی عبادت مقبول ر ماايياتخص جويبودي ياعيسائي تفا پھريا گل ہو گيااور حالت جنون ميں اسلام لايا تواس كااسلام ظاہر و باطن كسى حال ميں درست نہيں كانا جائے گا۔اى طرح اگرمسلمان تھا پھر کا فرہوگیا اوراس کے بعد جنون میں مبتلا ہوا تو اس کا حکم کفار کی مانند ہے،کیکن اگر ایمان پر قائم تھااور مجنون ہو گیا تو بلاشبہ اے ان نیکیوں کا ثواب حاصل ہے جو حالت عقل میں انجام دے چکا ہے۔ کیکن جومجنون ہی پیدا ہوااور بمیشہ اسی حالت میں رہا تواس کااسلام سی ہے نہ کفرمعتبر۔ شریعت میں مجنون کا حکم بیچے کا سا ہے۔اگراس کے ماں باپ دونوں مسلمان ہیں تو با تفاق تمام مسلمانوں کے اس کا شارمسلمانوں میں ہوگا اورا گرصرف ماں مسلمان ہے تو بھی جمہور علماء مثلاً ابو صنیفی شافعی م احرام کے نز دیک وہ مسلمان میں محسوب (شار) ہوگا، پس مسلمانوں کے بیجاور دیوانے قیامت کے دن اینے مال باپ کے زمرہ میں اٹھائے جائیں گے ہیکن اس اسلام سے مجذوب یا دیوانے کو دوسروں پر کوئی ذرا بھی فضیلت حاصل نہیں ہوتی اور نہوہ اس کی وجہ سے اولیاء الله کمتقین میں داخل ہوسکتا ہے جنھیں یہ درجہ بلندصرف عقل وفہم کے ساتھ فرائض ونوافل کے ذریعے تقرب حاسل کرنے کی وجہ سے ملتا ہے۔

قرآن پاک میں ہے:

﴿ يَنَائِهَا الَّـٰ نِينَ امَنُوا لاَ تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْتُمُ مُكَارِى حَتَّى



تَعُلَمُوُا مَا تَقُولُوُنَ ﴾ (النسآء:٣٣) اےائیان والو! نشدکی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ پھٹکؤیہاں تک کہ جو کچھ(نماز میں) کہتے ہواہے جانو۔

یہ آیت شراب حرام ہونے سے پہلے نازل ہوئی ہے اوراس میں اللہ نے
نشہ کی حالت میں نماز کے قریب آنے سے بھی منع کردیا ہے تا کہ انسان جو کچھ پڑھے،
اسے بچھ سکے پس اگر نشہ کی حالت میں، جواس وقت حرام بھی نہ تھا، نماز پڑھنامحض
اس وجہ سے حرام قرار دیا گیا ہے کہ اس حالت میں اپنی قراء سے نہیں سجھتا تواس سے
اس بات کا وجوب بھی معلوم ہوا کہ نمازی کو اپنی قراء سے بچھنا ضروری ہے اور جو کوئی
اپنی قراء سے نہیں سجھتا اس کی نماز بھی درست نہیں ۔ اگر چہ اس کی عقل کسی غیر حرام
سب ہی سے کیوں نہ زائل ہوئی ہو۔ یہی وجہ ہے کہ بالا تفاق تمام علانے الی نماز کو
نادرست بتایا ہے۔ اگر چہ اس کا باعث بچھ ہی کیوں نہ ہو، جب عقل کے عارضی فتور کا

سے مہون طاہر ہے کہ مجنون یا مجذوب کی نمازیا عبادت کا کیاتھم ہوگا۔
اس قد رنہیں بلکہ نینداور اونگھ تک کی حالت میں نماز سے بازر ہے کا تھم ہے،
چنا نچے سیحین میں ہے کہ نی جو آگئے نے فر مایا رات کو نماز پڑھتے ہوئے اگر او تکھنے لگو تو
لیٹ جاؤکیوں کہ بسااوقات ممکن ہے نیندگی حالت میں مغفرت کی دعا ما نگنا چاہواور
نادانستہ منہ سے گالی نکلنے لگے۔ ابوالدردا کا مقولہ ہے ''علم کا اقتضاء یہ ہے کہ انسان
نادانستہ منہ سے گالی نکلنے لگے۔ ابوالدردا کا مقولہ ہے ''علم کا اقتضاء یہ ہے کہ انسان
تمام حالتوں میں نماز درست نہیں جن میں انسان کی عقل قابو سے باہر ہو جاتی ہے تو
ظاہر ہے کہ مجنون کی نماز بدرجہ اولی درست نہ ہوگی۔ مجنون سے مراد ہر وہ تحض ہے
خاہر ہے کہ مجنون کی نماز بدرجہ اولی درست نہ ہوگی۔ مجنون سے مراد ہر وہ تحض ہے
دس کی عقل ٹھکا نے نہیں اگر چواس کا نام مجذوب یا پچھاور ہی کیوں ندر کھ دیا جائے۔
اور معلوم ہوا کہ نماز افضل ترین عبادت ہے، جیسا کہ سیحی میں میں موجود ہے
کہ حضرت عبداللہ بن مسعود فن نے آن مخضرت چوان سے بوچھا: اللہ کوسب سے زیادہ

کون ساعمل محبوب ہے؟ فرمایا اول وقت میں نماز صحیحین میں ایک اور حدیث ہے: فرمایا: ''افضل ترین عمل اللہ پر ایمان اور اس کی راہ میں جہاد ہے'' کوئی غلط فہمی میں پڑ کر دونوں حدیثوں کو متناقض نہ سمجھ لے، کیوں کہ ان میں باہم کوئی مخالفت نہیں ہے۔ پہلی حدیث میں نماز کا ذکر ہے اور دوسری میں ایمان کا اور معلوم ہوا کہ نماز ایمان کے مسمیٰ میں داخل ہے۔ جبیبا کہ اس آیت میں صاف موجود ہے:

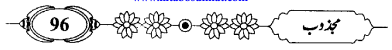
﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمُ ﴾ (البقرة: ١٣٣)

یعنی بیت المقدس کی طرف رخ کر کے جونمازیں تم پڑھ چکے ہو، اللّٰہ اُٹھیں ضائع کرنے والانہیں۔

اس میں نماز کولفظ ایمان سے تعبیر کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایمان کی طرح نماز کھی تائم مقامی اور نیابت کسی حال میں بھی روانہیں رکھی گئی۔ یعنی جس طرح پیر ناجائز ہے کہ ایک آ دمی دوسرے آ دمی کی طرف سے ایمان لے آئے ،اسی طرح پیر بی ناجائز ہے کہ ایک شخص دوسر فے حص کی طرف سے نماز پڑھ لے،اگر چہ کتناہی بڑاعذر موجود ہواور جس طرح ایمان سے کسی حال میں بھی کوئی مشتنی نہیں ہوسکتا جب تک معقل رکھتا اور بعض ارکان صلوق بھی ادا کرنے کی قدرت رکھتا ہے۔

اب صاف ظاہر ہوگیا کہ جب عقل زائل ہوجاتی ہے تو انسان ان تمام فرائض ونوافل کی انجام دہی ہے معذور ہوجا تا ہے، جوتقر بالہی کا واحد ذریعہ ہیں۔ ولایت ایمان اور تقویٰ کا نام ہے۔ کامل ایمان و تقویٰ کا وجود فرائض و نوافل کے ذریعہ حصول تقرب پر ہی موقوف ہے۔ اور چوں کہ مجذوب اس ذریعہ تقرب سے محروم ہوجا تا ہے اس لیے وہ اولیاء اللہ میں سے نہیں ہوسکتا۔ البتہ بیضر ورہے کہ اپنی مجنونا نہ زندگی میں وہ مرفوع القلم ہے اور حساب دہاتا باور جزناوسز اسے اس طرح آزادہ ہے ہیں۔ جس طرح بچاور چویا ئے آزاد ہوتے ہیں۔

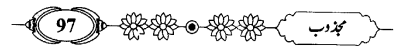
#### 00000



# بحالت ایمان وتقویٰ مجنون ہوجائے والے کے اعمالِ

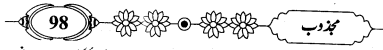
اگر مجنون پاگل ہونے سے پہلے مومن تھا ائمال صالحہ رکھتا تھا اور فرائض و نوافل کے ذریعہ تقرب چاہتا تھا تواسے اپنے اس سابق ایمان وقل کے اندازہ سے طع گا اور ولایت الہی کا وہ درجہ حاصل رہے گا جووہ اپنے ایمان وتقوئی کے اندازہ سے پاچکا تھا۔ جنون کی وجہ سے اس کی ہیر سابق نیکیاں باطل نہیں ہوجا ئیں گی جس طرت موت سے باطل نہیں ہوتی ہیں۔ کوئی بدی بھی الیم نہیں جو تمام نیکیوں کو باطل کردئے ہاں اگر کوئی ایسی بدی ہے تو وہ صرف ایک ارتداد ہے جو تمام نیکیوں کو پائمال اور کا لعدم کر ڈالتا ہے۔ اسی طرح کوئی نیکی نہیں جو تمام گنا ہوں کو دھو ڈالے اور اگر کوئی ہے تو وہ بچی تو ہہ ہے جو تمام گنا ہوں کو دھو ڈالے اور اگر کوئی ہے تو میں کر ڈالتا ہے۔ اسی طرح کوئی نیکی نہیں جو تمام گنا ہوں کو دھو ڈالے اور اگر کوئی ہے تو کے بعد نہاں کی نیکیاں کھی جا کیں گی منہ بدیاں۔ کیوں کہ اب اس میں کوئی تیجے قصد وارادہ باتی کی نیکیاں کھی جا کیں گی منہ بدیاں۔ کیوں کہ اب اس میں کوئی تیجے قصد وارادہ باتی نہیں ، جو صحت اعمال کی بنیا دی شرط ہے۔

اعتراض میں بیددیث پیش کرناضی نبیل کہ بندہ جب بیاریا مسافر ہوتا ہوتا اس کاوہ عمل اس کے نام پر برابر لکھا جاتا ہے جووہ تندرتی اور حالت قیام میں کیا کرتا تھا۔ نیز بیک غزوہ تبوک میں آپ کے اس قول سے بھی استدلال درست نہیں کہ مدینہ میں ایسے لوگ موجود ہیں جو باؤجود یہاں نہ ہونے کے ہر راستہ اور ہر وادی میں تمھارے ساتھ چل رہے ہیں۔ صحابہ نے عرض کیا کہ مدینہ میں وہ کون لوگ ہیں؟ فرمانی وہ لوگ ہیں جو مجبوری کی وجہ سے آنہیں سکتے۔ ''کیوں کہ ید دونوں حدیثیں ان لوگوں کے بارے میں ہیں جو محبور کی وجہ سے آنہیں سکتے۔ ''کیوں کہ ید دونوں حدیثیں ان لوگوں کے بارے میں ہیں جو محبور کی والوں کے ہیں لیکن مجنون و مجند و بی حالت اس ہوگئے۔ اس لیے بمنزلہ ممل کرنے والوں کے ہیں لیکن مجنون و مجند و بی حالت اس ہوگئے۔ اس لیے بمنزلہ ممل کرنے والوں کے ہیں لیکن مجنون و مجند و بی کی حالت اس سے بالکل مختلف ہے کیون کے مقل زائل ہونے کے بعد اس میں نے قصد محبح باتی رہنا ہونے کے بعد اس میں نے قصد محبح باتی رہنا ہونے کے بعد اس میں نے قصد محبح باتی رہنا ہونے۔ اس کی کوئی عبادت معتبر ہوتی ہے۔



بنابریں میں مجھنا سخت غلطی ہے کہ عقل سلب ہوجائے کے بعد انسان کوخواہ اسے مجنون پکارا جائے یا مجذوب کو کوئی خاص درجہ نیکی اور صلاح و خیر کا، یا گناہ اور برائی کا حاصل ہوجا تا ہے کیوں کہ جنون کے بعد اس کی نیکی اور بدی اس حالت پررک جاتی ہے جس پروہ ہوش وحواس کی حالت میں تھا، نداس میں کمی ہوتی ہے، ندزیا دتی۔ البتہ جس طرح وہ عقل کھو کر مزید نیکی حاصل کرنے سے محروم ہوجا تا ہے اس طرح مزید شیک حاصل کرنے سے محروم ہوجا تا ہے اس طرح مزید شیک حاصل کرنے سے محروم ہوجا تا ہے اس طرح مزید شرید غذاب سے بھی نی جاتا ہے۔

ر ہے وہ لوگ جو کسی حرام سبب سے اپنی عقل کھو بیٹھتے ہیں ،مثلا شراب کے جام چڑھانے ہے، چس یا بھنگ پینے ہے، طرب انگیز گانے سننے یا خود ساختہ عبادتیں کرنے کی وجہ سے شیاطین ہے جوتعلق پیدا ہوجا تا ہے اوراس کے باعث مخبوط الحواس ہوجاتے ہیں تو بیلوگ اپنی عقل ہر باد کرنے پر سخت مذمت اور مزا کے مستحق ہیں۔اس گروہ میں بہت ایسے ہوتے ہیں جوشیطانی احوال طاری کرنے کی غرض سے نا چنے کودنے لگتے اور اس میں اس قدر محوجو جاتے ہیں کہ عقل تم ہو جاتی ہے۔ یاسو جاتے ہیں یا بے قابو ہو کر گر پڑنے ہیں اور شیطانی احوال قلب پر طاری ہونے لگتے ہیں اور بہتیرے ایسے بھی ہیں جو مجذوب ہونے کے لیے برابر جدوجہد کرتے ہیں یہاں تک کے عقل کھوکر پاگل ہو جاتے ہیں۔ در حقیقت بیٹمام لوگ شیطانی جماعت میں سے ہیں۔جبیبا کدان متعدد افراد سے ثابت ومشہور ہے۔ان شرروں کے بارے میں اگر چیعلا کا اختلاف ہے کے عقل سے عاری ہونے کے بعد بھی وہ اعمال شرعیہ کے مکلف رہتے ہیں یانبیں؟ لیکن یکی ایک عالم نے بھی نبیں کہا کہ اس طرح عقل گنوا دینے والے ،اولیاء الله ، الله کے مقرب اور فلاح یانے والے ہو سکتے ہیں بلاشیعلانے بعض عاقل مجنونوں کا ذکر کیا ہے اور ان کی تعریف بھی کی ہے، کیکن وہ اس شیطانی جماعت ہے نہیں بلکہ پہلی قتم کے مجنونوں میں سے ہیں جوشروع میں نیکوکار تھے، پھر دیوانے ہوگئے۔ان کی شناخت پیہے کہ جوں ہی دیوا تگی میں کوئی

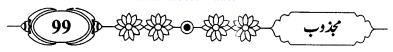


کھے افاقہ ہوتا اور دماغ ذرا بھی درست ہوتا تو وہ گفراور بہتان کا کوئی کلمہ زبان سے نہیں کا لئے بلکہ ایمان ہی کی باتیں کرنے لگتے ہیں جوائسل میں ان کے دلوں کے اندر موجود تھا۔ برخلاف اس کے بیشیطانی مجنون جوشروع ہی سے کا فروعاصی تھے تو وہ شدت جنون اور افاقہ ہر حالت میں کفروشرک ہی کے بذیان میں مبتلارہتے ہیں اور مسمی ایمان کا کوئی کلمہ ان کے چھوٹے منہ سے نہیں نگتا۔ اسی طرح جوعرب دیوانے ہوکر فاری یا ترکی یا بربری وغیرہ دوسری زبانوں میں بڑبڑانے لگتے ہیں جیسا بعض نام نہاد صوفیوں کی بھی حالت ساع کے وقت ہوجاتی ہے کہ عقل کم اور ایک والہانہ کیفیت طاری ہوجاتی ہے اور غیر مفہوم بکواس کرنے یا کوئی دوسری زبان ہو لئے لگتے ہیں تو یہ طاری ہوجاتی ہے اور ایک والہانہ کیفیت ہیں تو یہ مجھی وہ لوگ ہیں جن کی زبانوں پرشیطان مسلط ہوجاتا ہے اور بولنا شروع کر دیتا ہے

## ایک جہالت

یے کہنا سخت جہالت وحماقت ہے کہ ان لوگوں کو اللہ نے عقل اور احوال ساتھ ساتھ بخشے سے احوال باقی رہنے دیے ، عقل کوسلب کر لیا اور وہ تمام باتیں معاف کردیں جوان پر فرض تھیں ۔ کیوں کہ احوال دوقتم کے ہوتے ہیں ۔ شیطانی اور رحمانی محض خرق عادت ، مکاشفہ اور عجیب تصرف و کیھ کر دھوکا نہیں کھانا چاہیے کیوں کہ یہ چیزیں بھی شیطان کی طرف سے ہوتی ہیں اور اس طرح اس کی ان ذریات کے ذریعہ ظاہر ہوا کرتی ہیں جس طرح ساحروں اور کا ہنوں کے اعمال ظاہر ہوتے ہیں اور بھی رحمان کی طرف سے ہوتی ہیں جوائل تقوی اوا کیان کے ہاتھوں ظاہر ہوتی ہیں۔

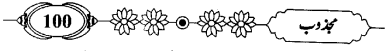
پن و میخناچا ہے کہ یہ مجنون یا مجذوب اصل میں کس فتم کے لوگ تھے۔اگر حالت عقل و ہوش میں وہ مونین متفین میں سے تھے قبلا شبدان کی عقل سلب ہو جانے کے بعد ان سے فرائض معاف ہو جائیں گے۔اگر اہل کفروشرک و نفاق میں سے تھے تو حالت جنون میں ان کا یہی تھم رہے گا اور ان کے یہ خوارق و مکاشفات اس فتم کے شیطانی احوال سمجھے جائیں گے جس فتم کے مشرکین و کفار منافقین پر طاری ہوتے شیطانی احوال سمجھے جائیں گے جس فتم کے مشرکین و کفار منافقین پر طاری ہوتے



ہیں۔ یہ لوگ مجنون ہونے کی وجہ سے اپنے قدیم دائرہ کفروفس سے باہر نہیں نکل سکتے۔ ٹھیک اسی طرح جس طرح دیوا نے مسلمان اپنے اگلے ایمان و تقوی کے دائرے سے نہیں نکل سکتے۔ اس کی مثال بالکل نیند، بے ہوشی اور موت کی سی ہے کہ ان حالتوں کے طاری ہونے کی وجہ سے انسان اپنی اصلی حالت سے خارج نہیں ہوجا تا۔ وہ حالت ایمان و تقوی کی ہویا شرک و کفر کی ، زیادہ سے زیادہ یہ اجائے گا کے دوہ اس حال میں احکام و او امر کا مکلف نہیں رہے گا۔

لیکن مرفوع القلم ہوجانے سے آدی کئی خاص تواب وستائش کامستی نہیں ہوجا تا اور نہ عقل کے زائل ہوجانے کی وجہ سے اولیاء اللہ کی کئی خصوصیت یا صالحین کی کرامت کا مالک ہوجا تا ہے، بلکہ مرفوع القلم ہونے کے بعد اس کا حکم بالکل وہی ہوجا تا ہے جوسونے والے یا ہے ہوش آدی کا ہوتا ہے، جونہ کئی تعریف کامستی ہوتا ہے، خاتا ہے جوسونے والے یا ہے ہوش آدی کا ہوتا ہے۔ خسی مذمت کا بلکہ سونے والا مجنون سے کہیں بہتر ہے۔

یک وجہ ہے کہ تمام انبیاء وتے سے الیکن ان میں کوئی ایک بھی (نعوذ باللہ)
مجنون یا مجذوب نہ تھا۔ ہمارے نبی اللہ کا تھیں مگر دل جاگا تھا ور مرض الموت سے آپ مبرا سے۔ آپ کی آئیس سوتی تھیں مگر دل جاگا تھا ور مرض الموت میں آپ بہوں ہوگئے سے لیکن جنون سے اللہ تعالیٰ نے تمام پغیبروں کومنزہ اور میں آپ بہوں ہوگئے سے لیکن جنون سے اللہ تعالیٰ نے تمام پغیبروں کومنزہ اور معصوم رکھا ہے جو سب سے بڑائقی انسانی ہے کیوں کہ انسانی ہے کول کہ انسانی ہے اور وہ تمام چیزیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ نے عقل زائل کرنے کو حرام قرار دیا ہے اور وہ تمام چیزیں حرام تھبرا دی ہیں جو زوال عقل کا باعث ہو گئی ہیں۔ مثلاً شراب کہ اس کا ایک قطرہ بھی حرام ہو سکتی ہیں۔ مثلاً شراب کہ اس کا ایک قطرہ بھی حرام ہو سکتا ہے کہ جس سے عقل زائل ہو جاتی ہے۔ اس لیے اس کی ممانعت کر دی گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے کہ سرے سے عقل کا زوال و گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے کہ سرے سے عقل کا زوال و گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے کہ سرے سے عقل کا زوال و گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے کہ سرے سے عقل کا زوال و گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے کہ سرے سے عقل کا زوال و گئی۔ پھر الی صورت میں کیوں کر تصور کیا جا سکتا ہے۔ جیسا کہ بہت سے گراہ وقتدان ، تقر ب الی اورولایت کا سب یا شرط یا وجہ ہوسکتا ہے۔ جیسا کہ بہت سے گراہ



تصور کرتے ہیں جی کہ انھیں کا ایک شاعران پاگلوں کی تعریف میں کہتا ہے: هم معشر حلوا النظام و حرقوا النساج ف لا فرض لدیھم ولا نفل بیا پسے لوگ ہیں جھوں نے گرہ کھول ڈالی ہے اور تانا بانا تو ڑ ڈالا ہے اب ان کے ہاں نہ کوئی فرض ہے نفل -

> مــجـــانيــن الا ان ســـرجـنـونهــم عــزيــز عــلى ابوابــه يسـجــد العقـل

وہ مجنون ہیں کیکن ان کے جنون کاراز اتنا بڑا ہے کہ اس کے دروازوں پر

عقل سربسجو د رہتی ہے۔

سیکلام مسلمان کانہیں بلکہ کسی گراہ اور کا فرکا ہے جو یقین رکھتا ہے کہ جنون
کے اندر بھی کوئی راز ہے جس کے درواز ہے پر عقل جدہ کرتی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ
اس خر د ماغ نے بھی کسی مجنون کا کوئی مکافیفہ، کوئی خارقِ عادت واقعہ، کوئی عجیب
تصرف د کچھ لیا ہے جو ساحروں اور کا ہنوں کی طرح شیطان سے اتصال کی وجہ سے
ماصل ہوگیا ہے اور نا دانی سے سمجھ بیٹھا ہے کہ جنون بھی اللہ کی کوئی بڑی نعمت ہے۔
کوں کہ اس کے نہم ناقص میں ہروہ محفل ولی ہے جسے کشف ہویا کوئی خرق عادت دکھا
سکے ۔ حالانکہ ریم عقیدہ باتھاتی جمله اہل اسلام کفر ہے۔

## خرق عادت كاظهور

# مراه مسلمانون كي نسبت كفار مين زياده

کشف وکرامات اورخرق عادت ہے متعجب اور مرعوب نہیں ہونا چاہیے کیوں کہ رید چیز یہود و نصاری بلکہ اشد شدید کفار ومشرکین میں بھی پائی جاتی ہے بلکہ اس کا ظہور خالص کا فروں میں گمراہ مسلما توں ہے بھی زیادہ ہوتا ہے، کیوں کہ جس میں جتنی زیادہ صلالت اور گمراہی ہوتی ہے اتنا ہی زیادہ شیطان کو اس سے تعلق و تقرب بھی حاصل ہوتا ہے اور اس کے ہاتھوں شیطانی امور زیادہ دکھاتا ہے تا کہ نادانوں کو گمراہ کر سکے لیکن اس گروہ کے مکاشفات میں تھیک اس طرح کذب وبہتان اورا عمال میں فجو روطغیان ہمیشہ دیکھاجا تاہے۔اللّٰہ تعالیٰ فرما تاہے:

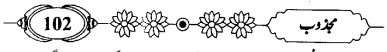
﴿ هَـلُ ٱنَبِّشُكُـمُ عَلَى مَنُ تَنَوَّلُ الشَّيْطِيُنُ ٥ُ تَـنَـزُلُ عَلَى كُلِّ اَقَاكِ آثِيْمِ ﴾ (الشعراء:٢٢١ ، ٢٢٢)

کیا میں شمعیں خبر دوں کہ شیاطین کس پراتر نے ہیں؟ ہرجھوٹے اور گنہگار پراتر تے ہیں۔

پ پس شیطان جس کسی پر بھی اتر تے ہیں اس میں کسی نہ کسی قتم کا کذب و فجو رضر ور

ياجاتا ہے۔

نی صلی الله علیه وسلم نے خردی ہے کہ اولیاء الله وہی لوگ ہیں جو فرائض کے درید وات خداوندی تک تقرب عاصل کرتے ہیں۔ وہی اس کی کامیاب جماعت میں داخل ہوتے ہیں۔ وہی اس کی کامیاب جماعت میں داخل ہوتے ہیں۔ وہی اس کے خلاف عقیدہ رکھتا اور کہتا ہے کہ یہ لوگ اپنی دیوائی جہالت، شرارت پاکسی اور وجہ سے نہ فرائض اوا کرتے ہیں نہ نوافل کی پرواہ کرتے ہیں، وہ شرارت پاکسی اور وجہ سے نہ فرائض اوا کرتے ہیں نہ نوافل کی پرواہ کرتے ہیں، وہ اوئیاء الله الله مُحمّد دین اللی کا منکر و مرتہ ہا گرچ زبان سے لا الله الله مُحمّد دی اور اس کا معتقد دین اللی کا منکر و محض بلاشک کا ذب ہا وران لوگوں میں واضل ہے جن کی بابت الله کا ارشاد ہے: مخص بلاشک کا ذب ہا وران لوگوں میں واضل ہے جن کی بابت الله کا ارشاد ہے: مخص بلاشک کا ذب ہا وران لوگوں میں واضل ہے جن کی بابت الله کا ارشاد ہے: کہ اللہ مُنافل الله مُن



جب منافق تیرے پاس (اےرسول) آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم گواہی
دیتے ہیں کہ تو اللہ کا پنیمبر ہے اور اللہ جانتا نے کہ تو اس کا رسول ہے اور
اللہ (یہ بھی ) گواہی دیتا ہے کہ منافق جموٹے ہیں۔ انھوں نے اپنی تسموں کو
ڈھال بنا کر رکھا ہے اور لوگوں کوراہ للہ سے روئے رہتے ہیں۔ ان کا بیفول
کیسا برا ہے۔ بیاس لیے کہ وہ ایمان لائے۔ پھر منکر ہو گئے۔ اس پران کے
دلوں پرمہر لگادی گئی اور اب وہ پھے نہیں سمجھتے۔

اور حدیث می میں وارد ہے کہ نبی میں گئے نے فرمایا جو محض بغیر کسی عذر کے محض لا پرواہی سے تین جمعے ناغہ کردیتا ہے۔اللہ اس کے قلب پرمہر لگ جاتی ہے۔اگر چنما زظہر پڑھتا رہا ہوتو محض تین جمعے ترک کرنے سے قلب پرمہر لگ جاتی ہے۔اگر چنما زظہر پڑھتا رہا ہوتو اس محض کا کیا حال ہوگا جو نظہر پڑھتا ہے نہ جمعہ میں حاضر ہوتا ہے، نہ فرض ادا کرتا ہے، نہ نفل سے تعلق رکھتا ہے، نہ وضو کرتا ہے، نہ بڑی طہارت کا خیال رکھتا ہے، نہ وجو ٹی طہارت کی پرواہ کرتا ہے، ایسا محض اگر پہلے مومن بھی ہواور قلب پرمہر لگ جائے تو اپنے ترک صلوق اور عدم اعتقاد کی وجہ سے کا فرومر تد ہوجا تا ہے،اگر چاپ تئیں برابرمومن یقین کرتا ہے۔ پھر ظاہر ہے اس کا ولی اللہ ہونا ناممکن ،اور اسے ولی اللہ جھنا جافت وضلالت ہے۔

﴿ اللَّهُ تَوَ اَنَّآ اَرُسَلُنا الشَّيطِيْنَ عَلَى الْكَفِرِيْنَ تَؤُزُّهُمُ اَزًّا ٥ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّ

کیاتم نے نہیں دیکھا کہ ہم نے شیطانوں کو کا فروں پر چھوڑ رکھاہے کہ وہ ان کو ہرا میخنة کرتے رہتے ہیں۔

لیعنی شیاطین کافروں کو پراٹیختہ کرتے ہیں۔لبندا بھی تو وہ ہوگ ہیں جن پر شیطان نے پوری گرفت کرلی ہے اورانھیں ذکراللی ہے بھول میں ڈال دیا ہے۔ ﴿ اُو لَیْنِکَ جِیزُبُ الشَّیُطَانِ ﴿ اَلاۤ اَنَّ جِیزُبُ الشَّیْطَانِ هُمُ (المجادلة: ١٩)

بیلوگ شیطان کی جماعت ہیں۔شیطان کی جماعت ہی ناکام جماعت

-4

الُخَاسِرُ وُنَ،

مدیث میں ہے: ''جس آبادی میں تین شخص بھی ہوتے ہیں اوران میں نہ ادان دی جاتی ہے نہاز قائم کی جاتی ہے قشیطان ان پر مسلط ہوجا تا ہے۔''

پس ہروہ تین آ دمی جن پراذ ان ونماز قائم نہیں کی جاتی ،شیطان کی جماعت میں ہے ہو جاتے ہیں کہ جن پر اس کی گرفت مضبوط ہوجاتی ہے اور وہ ہر گز اولیاء الرخمن میں ہے نہیں ہو سکتے کہ جنھیں اللہ تعالی اپنی عزت وکرامت ہے سرفراز قرما تا ہے۔اگر چہ کتنے ہی عابدو زاہد ہوں روزے رکھتے ہوں شب بیداری کرتے ہوں لبوں پرمبرسکوت لگائے رہتے ہوں اور آبادی سے الگ تھلک ،سنسان مقامات میں ر ہبانوں کی طرح بسیرا کرتے ہوں جوڈیروں ،بھٹوں' غاروں اور پہاڑوں میں رہتے ہیں۔مثلاً کوہ لبنان کوہ سون الیسون کے رہبان اور پہاڑ قاسیوں کے غاروں میں رہنے والے رہبان یااورایسے مقامات جہاں بہت سے جاہل اور گراہ عابد جاتے ہیں، عبادتیں کرتے ہیں ، چلے تھینچتے ہیں بغیراس کے کہ بھی اذان دلائیں یاایک ونت کی بھی نماز قائم کریں۔وہ تمام وفت الیی عبادتوں میں گزارتے ہیں جواللہ ورسول نے مقررنہیں کی ہیں۔اپنے اوذاق ومواجید پر چلتے ہیں اوراپنے احوال میں نہ کتاب اللہ ہے ہدایت یاب ہونے کی پرواہ کرتے ہیں ، ندسنت رسول اللہ کی پیروی کا بھی خیال کرتے ہیں حالانکہ اللہ تک رسائی کاراستصرف ایک ہی ہے۔ اور وہ خوداس نے بیان

اگرتم واقعی اللہ ہے محبت رکھتے ہوتو میری پیروی کرو۔اللہ بھی تم سے محبت

#### کرےگا اورتمھا رے گنا ہ معاف کر دےگا۔

### اہل بدعت وضلالت

بیلوگ اہل بدعت وصلالت ہیں'شیطان کے مرید ہیں' حاشااولیاءاللہ نہیں ہیں اور نہ ہو سکتے ہیں۔ جو کوئی ان کی ولایت کی گواہی دیتا ہے جھوٹا گواہ ہے اور راہ راست سے بھٹکا ہوا ہے اور اگریہ جان کربھی کہ وہ رسول کے خلاف راہ پر چلتے ہیں ان کی بزرگی کی شہاوت ویتا ہے تو دین اسلام سے خارج ہے۔ کیوں کہ ایسا کہنے والایا تو رسول کی تکذیب کرنے والا ہوگا یا آپ کی لائی ہوئی شریعت میں شک رکھتا ہوگا یا جان بو جھ کر ہٹ دھرمی اورشرارت سے مخالفت پر کمر بستہ ہوگا اور ظاہر ہے جوالیا ہو، اس کے کافر ہونے میں کسی کوکوئی شک نہیں ہو سکتا لیکن اگروہ رسول کی لائی ہوئی شریعت سے جاہل ہواور سیے دل ہے یقین رکھتا ہو کہ آپ سب انسانوں کے ظاہر وباطن سے رسول ہیں اور یہ کہ بجز آپ کے اتباع کے کوئی دوسر اراستہ اللہ تک پہنچنے کا نہیں ہے پھر محض شریعت سے بے خبر کی اور سنت نبوی سے لاعلمی کی وجہ سے سمجھتا ہو کہ نو ایجادعبادتیں ادر شیطانی حقیقتیں شیطان کی طرف سے نہیں ہیں بلکہ بعینہ وہی ہیں جو رسول نے مقرر کی ہیں تو اسے اسکی غلطی سے آگاہ کرنا 'حق بتانا' کتاب وسنت کی ہدایت سے باخبر کرنا جا ہے۔اگر جانے پر توبہ کر لے تو بہتر ہے ورّ نہ مذکورالصدرلوگوں کے زمرہ میں داخل ہو کر کا فر ومرتد ہو جائے گا اور عذا ب الٰہی ہے اسے نہ کوئی عبادت بچاسکے گی اور نہ زمدیناہ دے سکے گا۔مثل رہبانوں،صلیب پرستوں، آتش پرستوں اور بت برستوں کے جوباوجود کثرت زمد وعبادت اور خوارق و مکاشفات شیطانیہ رکھنے کے نجات نہیں پاکتے جسا کہ قرآن میں ہے:

﴿ قُـلُ هَـلُ كُـنَبِّـثُــكُمْ بِالْآخُسَرِيْنَ اَعْمَالاً ۚ ثُّ اَلَّـذِيْنَ ضَلَّ سَـعُيُهُــــمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ هُمْ يَحْسَبُوْنَ اَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا﴾ (الكهف:١٠٣/١٠٣) کہددے کیا ہم شمصیں خبر دیں کہ کون ہیں اپنے اعمال کوخسارہ میں ڈالنے والےوہ ہیں جنھوں نے ضائع کیں اپنی کوششیں دنیاوی زندگی میں اور وہ بچھتے رہے کہوہ اچھے کا م کررہے ہیں۔

حضرت سعد بن الی وقاص وغیرہ صحابہ اور سلف صالحین نے اس آیت کا شان نزول یہ بیان کیا ہے کہ یہ ان لوگوں کے حق میں نازل ہو کی ہے جو خانقا ہوں اور ڈیروں میں عبادت وریاضت کرتے ہیں اور بالکل عبث ہیں کیوں کہ انھیں کوئی اجرو ثواب حاصل نہیں ہوتا اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ هَـلُ أَنَبَّفُكُمُ عَلَى مَنُ تَنَزَّلُ الشَّيْسِطِينُ٥ تَـنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكِ أَثِيْمِ ﴾ (الشعرآء:٢٢١، ٢٢٢)

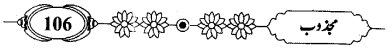
کیا میں شمصیں بتاؤں کہ شیاطین کس پراتر نے ہیں؟ وہ ہرجھونے گنہگار پر اترتے ہیں۔

حبوثااوراثیم گنهگارکو کہتے ہیں۔ بسیا کےفرمایا:

﴿ لَنَسُفَعًا بِالنَّاصِيَةِ ٥ نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ البتہ ہم اس جھوٹے گنہگار کے یٹھے پکڑ کر گھیٹتے ہیں۔

جوکوئی دین میں بغیرعلم کے گفتگو کرتا ہے،جھوٹا ہوتا ہے اگر چہ نا دانستہ ہی جھوٹ بولے ۔ جبیبا کہ حضرت ابو بکر صدیق اور عبداللہ بن مسعود وغیرہ کبار صحابہ سے مروی ے کہ جب اینے اجتہاد ہے کوئی فتوی ویتے تو کہتے تھے: اگرید درست ہوتو اللہ کی طرف ہے ہے اُگر غلط ہوتو غلطی ہماری اور شیطان کی طرف سے ہے۔اللہ اور اس کا

رسول اس ہے بری ہے۔ پس اگر مجتمد کی غلطی بھی شیطان کی طرف سے ہوتی ہے حالا تکہ مجتمد کواس کی غلطی معاف ہے تو اس مخص کی غلطی بدرجہ اولی شیطان کی طرف سے ہوگی جو بلا درجہ اجتہاد حاصل کیے ہوئے دین میں گفتگو کرتا ہے ایسا شخص اگر تو بنہیں کرے گا تو مجتهد



کے برعکس اسے اپنی غلطی جھگتنا پڑے گی۔غرض کہ جو کوئی بھی بغیرعلم واجتہا دے گفتگو کرتا ہے وہ تو اس گفتگو میں جھوٹا اور گنہگار ہوتا ہے اگر چہ اور دوسرے معاملات میں نیکیاں رکھتا ہو۔

شیطان ہرانسان پرنازل ہوتا ہے اوراپی شیطانی استعداد کے مطابق گمراہی کامنتر اس پر پھونکتا ہے۔ اسی طرح رحمانی استعداد اور اخلاص واطاعت اللی جنتی زیادہ ہواس میں دیکھتا ہے اتناہی دوراس سے بھاگتا ہے۔قرآن میں ہے:

> ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنَّ ﴾ (الحجر: ٣٢) مير بندول يرتجه كهافتيارنيس بـ

اوراللہ کے بندے وہی ہیں جنھوں نے اس کے سولوں کی بتائی ہوئی عبادتوں پراس کی پرستش کی ہے۔لیکن جنھوں نے خودسا خنة طریقوں پرعبادت کی تو وہ رحمان کے نہیں سراسرشیطان کے پچاری ہیں۔فرمایا:

﴿ اَلَـمُ اَعُهَـدُ اِلَيْكُـمُ يَابَنِى ادَمَ اَنُ لَا تَعُبُدُوا الشَّيْطَنَ ۚ إِنَّهُ الْكُمُ عَدُوا الشَّيْطَنَ ۚ إِنَّهُ الْكُمُ عَدُو مُّ اللَّهُ مُسْتَقِيْمٌ ٥ وَ اَنِ اعْبُـدُونِيُ \* هلَـذَا صِسرَاطٌ مُّسْتَقِيْمٌ ٥ وَلَقَدُ اَضَلَّ مِنْكُمُ جبلًا كَثِيْرًا ﴿ اَفَلَمُ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ وَلَقَدُ اَضَلَّ مِنْكُمُ جبلًا كَثِيْرًا ﴿ اَفَلَمُ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾

(پلس: ۲۳۳۲۰)

اے بنی آ دم! کیا میں نے تم سے عہد نہیں لیا تھا کہ شیطان کونہ پو جنا۔ بے شک وہ تمھارا کھلا ہوا دشمن ہے اور یہ کہ میرن ہی عبادت کرنا۔ یہی سیدھی راہ ہے۔البتہ شیطان تم میں سے ایک بڑی مخلوق و گمراہ کر چکا

اس سے مقصود یہیں ہے کہ جب تک آ دمی اجتہاد کا درجہ ندھ صل کر لے جس کا درواز واس را ماند ہیں اللہ معلود یوں نے بند کر رکھا ہے۔ اس وقت تک دین کی کوئی بات منہ سے نہ نکالیس ، جیسا کہ بہت می بدعتیں کرنے والے جاتال اپنے معترضوں سے کہددیا کرتے ہیں کہتم عالم تبیس ہواعتراض کیوں کرتے ہو؟ بلکہ مقصود نیہ ہے کہ جس مسئلہ میں آ دمی کو علم نہواس میں دخل ندد سے اور جس میں علم رکھتا =>

ہے۔ پھر بھی کیاتم سجھتے نہیں۔

پھر شیطان کے اکثر بجاری اس حقیقت سے عموماً ناواقف ہوتے ہیں کہ وہ شیطان کی عبادت کر رہے ہیں بلکہ بھی تو اس وہم میں پڑ جاتے ہیں کہ ہم فرشتوں صالحین کی عبادت کرتے ہیں۔ جیسے وہ لوگ جو بزرگوں کی منیں مانتے ، ان سے فریادیں کرتے ہیں۔ در حقیقت یہ بھی اس پر وہ ناوانستہ شیطان کی پہتش کرتے ہیں اگر چہرابراسی دھوکا میں پڑے رہتے ہیں کہ ہم فرشتوں اور صالحین کی عبادت نہیں کرتے بلکہ ان کاوسیلہ و شفاعت چاہے ہیں: قرآن میں ہے ۔

﴿ و يَوُمَ يَحُشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلْئِكَةِ اَهْوُلَآءِ إِيَّاكُمُ كَانُوا يَعُبُدُونَ ۞ فَالُوْ اسُبُحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُنَا مِنْ دُونِهِمْ عَبَلُ كَانُوا يَعُبُدُونَ ﴾ (سا: ٣٠ تا ١٣) كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ اكْتَرُهُمْ بِهِمْ مُّوْمِنُونَ ﴾ (سا: ٣٠ تا ١٣) اورجس دن جم ان سب وجمع كريل كي پعرفر شتول سے پوچيس كي كيا يول تحصارى بى بوجا كرتے ہے .. وه كهيں كة آپ باك بيل توبى مارا دوست (ولى) تقاءان كي علاؤه و بلكه وه تو جنول كى عبادت كرتے ہے اوراكثران پرايمان ركھنے والے تھے۔

یپی حال کوا کب پرستوں کا ہے کہ ہم آفتاب کو سجدہ کرتے یا ستاروں سے مناجات کررہے ہیں حالا نکہ فی الواقع ان کی تمام توجہ وعبادت شیطان کی طرف ہوتی ہے۔ پھر جب ان پر بعض ارواح نازل ہوتی ہیں'ان سے مخاطب ہوتی ہیں' ہونے

=> ہواس مسئلہ میں ضرور بولے نصوصا شرک و بدعت اور تقلید و جمود پراعتر اض کرنا ہر مسلمان کا فرض ہے اگر عالم ندیھی ہو کیوں کہ بیا یک صاف گمراہیاں ہیں جن کاعلم بالکل آسان اور ہر مخص کو حاصل ہو سکتا ہے والے واقعات سے انھیں آگاہ کردیق ہیں اور بعض ضرور تیں پوری کردیق ہیں تو یہ اپنی نا دانی ہے اسے کوا کب کی روحانیت یا فرشتوں کا نز دل سیجھتے ہیں۔حالانکہ یہ سب کارروائیاں ابلیس لعین ہی کی ہوتی ہیں۔وہی ان پراٹر تا ہے اور پیشعبدے دکھا تا ہے۔قرآن میں ہے:

﴿ وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكُوِ الرَّحْمَٰنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيُطَانًا فَهُوَ لَهُ \* قَرِيْنٌ ﴾ (الزخرف:٣١)

جواللہ کے ذکر سے اعراض کرتا ہے ہم اس پر شیطان تعینات کرویتے ہیں اوروہ اس کے ساتھ برابرلگار ہتا ہے۔

رلمن کا ذکر کیا ہے؟ اس کی اتاری ہوئی ہدایت یعنی کتاب وسنت ہے جس کی اتاری ہوئی ہدایت یعنی کتاب وسنت ہے جس کی اتاری ہوئی ہدایت لعنی کتاب وسنت ہے جس کی بابت خودار شادفر مایا:

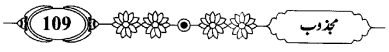
﴿ وَالْذَكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَ مَا آنُزَلَ عَلَيْكُمُ مِّنَ الْكِتَٰبِ وَالْحِكْمَ مِّنَ الْكِتَٰبِ وَالْحِكْمَ مِنَ الْكِتَٰبِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمُ بِهِ ﴾ (البقرة: ٢٣١)

اور یاد کروا پنے اوپر اللہ کے احسان کواور جواس نے کتاب و حکمت تم پر اتاری ہے۔جس ہے وہ محصی تفیحت بخشائے۔

أود

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِئِينَ إِذْ بَعْثَ فِيهُمُ وَسُولًا مِّنُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل اَنْفُسِهِمُ يَتُلُوا عَلَيُهِمُ ايَاتِهِ وَ يُوزَكِيهُمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكُمَةَ ﴾ (آل عمران: ١٧٣)

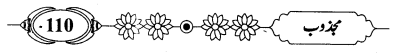
یقینا بیاللہ کا مومنوں پر بڑااحسان ہے کہ اس نے خودانھیں میں سے ایک رسول ان کے پاس بھیجا جوان پر اس کی آیتیں پڑھتا ہے۔ کرتا ہے ادرانھیں کتاب و حکمت سکھا تا ہے۔ دوسری جگہ خودلفظ ذکر سے اسے تعبیر کیا ہے۔



﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩) -ہم ہی نے ذکرنازل کیا ہے اور ہم ہی اس کے پاسبان ہیں۔

## كتاب دسنت سے اعراض كانتيجہ

یں جو کوئی اس ذکر معنی کتاب وسنت سے اعراض اور روگر دانی کرتا ہے تواس کے ساتھ شیطانوں میں ہے ایک شیطان لگا دیا جاتا ہے اور وہ جس حد تک شیطان کی بیروی کرتا ہے اس حد تک اولیا ءالشیطان میں سے ہو جاتا ہے۔ پھرا یسے لوگ بھی ہیں جنھیں تبھی رخمٰن کی طرف میلان ہوتا ہے اور بھی شیطان کی طرف تو ان میں ایمان و ولایت اتنی ہی مقدار میں ہوتی ہے جتنی مقدار میں وہ اللہ کی طرف جھکتے میں اور نفاق وعداوت الہی بھی اتنی ہی مقدار میں ہوتی ہے جنتنی وہ شیطان ہے دوئتی اور محبت رکھتے ہیں۔۔۔مندائد میں حدیث ہے کہ فرمایا: '' قلب حارفتم کے ہوتے ہیں: ایک وہ جوکھلا ہوتا ہےاور س میں ایک چراغ ساروشن ہوتا ہے۔ بیمومن کا قلب ہے۔ دوسراوہ جو بند ہوتا ہے ادر پیکا فر کا قلب ہے۔ تیسراوہ جوالٹالٹکا ہوتا ہے اور بیہ منافق کا قلب ہے چوتھاوہ جس میں ایمان اور نفاق دونوں کے مادے ہوتے ہیں۔ ان میں جو غالب ہو جاتا ہے ای کےموافق وہ ہو جاتا ہے۔ صحیحین میں ہے کہ جس میں چارخصکتیں یائی جائیں ، ہ منافق ہے اور وہ یہ ہیں:امین بنایا جائے تو خیانت کرے بات کر بے تو جھوٹ بو لے،عبد کر بے تو بے و فائی کرے، جھکڑا کر بے تو گالی بج\_\_\_اس صديث ميس نبي الله في في اف بيان فرماديا كدايك بى قلب ميس نفاق اورایمان دونوں کی شاخیں موجود ہوسکتی ہیں۔ پس جس میں نفاق کی شاخ جتنی زیادہ بدی ہوگی اتنا ہی وہ اللہ ہے دوراور بیزار ہوگا اور ایمان کی شاخ جتنی کمبی ہوگی اسی حساب سے وہ اللہ سے محبت اور دوتی رکھے گا۔ یہی وجہ ہے کہ بعض لوگول کے پچھ خوارق ان کے ایمان وتقویٰ کی جہت سے صادر ہوتے ہیں اور اولیاء اللہ کی کرامات میں ثار ہوتے میں اور پچھ نفاق وعداوت کی جہت سے صادر ہوتے ہیں اور



شیطانی احوال میں گئے جاتے ہیں۔اسی لیے اللہ تعالیٰ نے ہمیں حکم دیا ہے کہ ہرنماز میں دعاما نگا کریں:

﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ٥ صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ فَعُرُ الْفَاتِحة : ٢٥٥) غَيْرِ الْمُغُضُونِ عَلَيْهِمُ وَ لاَ الصَّآلِيْنَ ﴾ (الفاتحة : ٢٥٥) ميس سيرهي راه كي بدايت كرجوان لوگول كي راه ہے جن پرتونے احسان كياہے، ندان پر (تيرا) غضب پڑاہے، ندوه گراه بيں۔

الْمَغُضُونُ بِعَلَيْهِمُ وه لوگ بیں جوحق کوجانے اوراس کے خلاف عمل کرتے بیں اور'ضالون' وه لوگ بیں جوبغیرعلم کے اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ پس جوکوئی جان بوجھ کر کتاب وسنت کی مخالفت کرتے ہوئے اپنے ذوق اور ہوائے نفس کی پیروی کرے گاتو وہ الْمَغُضُونِ عَلَيْهِمُ مِیں ہے ہوجائے گا اور جو جہالت کی راہ ہے کتاب وسنت کوچھوڑ کر بغیرعلم کے عبادت کرے گاتو ضالون میں ہے ہو حائے گا۔

الله تعالى سے دعاوم كه جميں صراطمتقيم كى مدايت كرے جو انبياء

وصدیقین وشہداءوصالحین کی راہ ہے۔

س سور - Rita bos unnat Com وَالْحَمُدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ \_

ملست



اللهنه مَن عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

رسول الله ﷺ نے فرمایا جس نے مجھ پرایک مرتبہ درود بھیجا الله تعالیٰ اس پردس محتیں نازل فرمائے گا۔اس کے دس گناہ معاف اور دس درجے بلند فرمائے گا۔ (سنن نسائی)











